
FRAN<;OIS ZOURABICHVILI 

Maestro de conferencias 
en la Universidad de Montpellier III- Paul Valéry 

Director de programa en el Colegio Internacional de Filosofia 

EL VOCABULARIO 
DEDELEUZE 

Traducción de Víctor Goldstein 

(;)ATUEL 



Zourabichvili, Franc;ois 
El vocabulario de Deleuze. - 1 a ed. - Buenos Aires : Atuel, 
2007. 128 p.; 19x12 cm.- (Nueva Serie Atuel. Anáfora) 

Traducido por: Víctor Goldstein 
ISBN 978-987-1155-43-9 

1. Filosofía. l. Goldstein, Víctor, trad. IL Título 
CDD 413.028 

Colección NUEVA SERIE 
Dirigida por Germán Garcia 

Composición y armado: [estudio dos] comunicación visual. 

Diseño de Tapa: [estudio dos] comunicación visual. 

"Cet ouvrage, publié dans le cadre du Programme d'Aide a la Publication 
Victoria Ocampo, bénéficie du soutien du Ministi:re fran<;ais des Affaires 
Etrangeres et du Service de Coopération et d' Action Culturelle de 
l'Ambassade de France en Argentine" 

"Esta obra, editada en el marco del Programa de Ayuda a la Publicación 
Victoria Ocampo, cuenta con el apoyo del Ministerio de Asuntos Extran­
jeros de Francia y del Servicio de Cooperación y de Acción Cultural de la 
Embajada de Francia en la Argentina". 

© Ellipses Édition-Marketing, 2003, France. 

Le Vocabulaire de Deleuze. Franc;:ois Zourabichvili 

© 2007 
ATUEL 
Pichincha 1901 4" A. Buenos Aires, Argentina 
Tel/fax' 4305-1141 
www.editorialatuel.com.ar / info@editorialatuel.com.ar 

Hecho el depósito que marca la ley 11.723 
Impreso en Argentina 
Printed in Argentina 

ISBN 978-987-1155A3-9 

l. "Al pie de la letra": ¿qué auditor de Deleuze no con­
servó el recuerdo de esa manía de lenguaje?¿ Y cómo, bajo 
su aparente insignificancia, no oír el llamado incansable y 
casi imperceptible de un gesto que sustenta toda la filosofía 
de la "disyunción inclusiva", de la "univocidad" y de la 
"distribución nómada"? Los escritos, por su lado, testimo- \ 
nian en todas partes la misma advertencia insistente1

: no i. 

tomen como metáforas conceptos que, a pesar de la apa- i 

riencia, no lo son; comprendan que la misma. palabra metá- \ 

(

l '<( 
fora es una engañifa, un seudo-concepto, en el que se dejan 
atrapar en filosofía no sólo sus adeptos sino también sus \ 
detractores, y cuya refutación es todo el si~t-~~~--de __ .~ os J 
"devenires" o de la producción del sentido.¡Él auditor con 
sentido común bien podía oponer su registro a esa cadena 
extraña y abigarrada que desplegaba la palabra de Deleuze, 
y no encontrar más que lo figurado. Pero no por ello dejaba 
de recibir en sordina el perpetuo mentís del "al pie de la 
letra" ,la invitación a ubicar su escucha más acá de la división 

l. Como botón de muestra, tomados al azar: DR. 235, 246, 257; AlE, 
7, 43, 49, 100, 165-166, 348, 464; Kplm. 40, 65, 83; D. 9, 134, 140. 
169; MP. 242, 245-246, 286-292, 336, 567; IT. 32, 78, 169, 238, 
315; CC, 89; etc .. [Las referencias y abreviaturas asi, como los libros 
que fueron traducidos al español, figuran al final del libro. Los 
números de páginas remiten a ediciones francesas. (N. del T.)} 



6 FRAN(:OIS ZOURABICHVIU 

establecida de un sentido propio y un sentido figurado. De 
acuerdo al sentido que le dieron Deleuze y Guattari. ¿hay 
que llamar "ritornelo" a esa firma discreta -llamado punzan­
te, siempre familiar y siempre desconcertante, a "abandonar 
el territorio" por la tierra inmanente y exclusiva de la 
literalidad? Supongamos que leer a Deleuze sea oír, así fuera 
por intermitencias, el llamado del "al pie de la letra". 

2. Todavía no conocemos el pensamiento de Deleuze. 
Con demasiada frecuencia, hostiles o adoradores, hace­
mos como si sus conceptos nos fueran familiares, como si 
bastara con que nos toquen para que los comprendamos a 
medias palabras, o como si ya hubiéramos hecho una reco­
rrida por sus promesas. Esa actitud es ruinosa para la filo­
sofía en general: primero porque la fuerza del concepto 
corre el riesgo de ser confundida con un efecto de seduc­
ción verbal, que sin duda es irreductible y pertenece con 
plenos derechos al campo de la filosofía, pero no exime de 
realizar el movimiento lógico que envuelve el concepto; 
luego, p_<Jrqu."_."~~CJ.llb:.¡¡Je ~.p[e§~Evar___l.a___filosofía de la_~. 
novedad deleuziana. 
---ror esono pfu:fecemos de un exceso de monografías 
sobre Deleuze; por el contrario, carecemos de 
monografías consistentes, vale decir, libros que expon­
gan sus conceptos. De esa manera, en modo alguno ex­
cluimos los libros con Deleuze, o cualquier uso incluso 
aberrante, con tal que tenga su necesidad propia. Sin 
embargo, creemos que tales usos sólo podrían multipli­
carse y diversificarse si los conceptos deleuzianos fue­
ran mejor conocidos, tomados en serio en su tenor real 
que reclama el espíritu de los movimientos insólitos que 
nO siempre le resulta fácil hacer ni adivinar. En ocasio- _ 

' ">"-~.--, "'""-'-'-n-v~•-~~-~-~ 
nes se cr~_e_ <¡~~---expon~~ _un conc_eP .. !? __ t~-~-~~---S-'::1_~-~~~~SQ.Y 
la repeticiónescÜlár:- _cua~d_g __ e~~--re_aliz_a¡:_ el1 .. ~.l._pJtiª"§.tY~ 
sobre sí, su niovimiento. Tal vez. la filosofía de la actuali­
daa:--c-oñ·deñi·~Si~da ireC~encia está enferma de una falsa 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 7 

alternativa: exponer o utilizar; y de un falso pro~lema: ~1 
entimiento de que un abordaje demasiado prec1so eqm-

s 1' . N valdría a hacer de un autor actual un e asrco. o es p~ra 
asombrar entonces si la producción filosófica en ocasiO­
nes tíende a dividirse en exégesis desencarnadas por un 
lado, por el otro en ensayos ambiciosos pero que ~oman 
los conceptos desde arriba. Hasta el artista, el arqmtecto, 
el sociólogo que, en un momento determinado de su traba­
jo, utilizan un aspecto del pensam~ento de .~eleuze, se ve.n 
llevados, si este uso no es decorativo, a utilizar su exposi­
ción para ellos mismos (el hecho de que esta meditaci,ón 
adopte una forma escrita es otro asunto). En efecto, solo 
de esta manera las cosas cambian, un pensamiento des­
concierta por su novedad y nos lleva hacia comarcas para 
las cuales no estábamos preparados, comarcas que no son 
aquellas del autor sino realmente las nue~tras. A tal pun~o 
es cierto que no exponemos el pensamiento de otro sm 
hacer una experiencia que concierne propiamente a la nues­
tra, hasta el momento de decir adiós o de proseguir el co­
mentario en condiciones de asimilación y deformación que 
no se disc;iernen ya de la fidelidad. 

Porque hay otro problema falso, el del abordaje "exter­
no" o "interno" de un autor. A veces se reprocha ser inter­
no al estudio de un pensamiento por sí mismo, destinado 
al didactismo estéril y al proselitismo; otras, a la inversa, 
se lo acusa de una exterioridad irremediable, desde el pun­
to de vista de una presunta familiaridad, de una afinidad 
electiva con la pulsación íntima e inefable de ese pensa­
miento. De buena gana diríamos que la exposición de los 
conceptos es la única garantía de un encuentro con un 
pensamiento. No el agente de ese encuentro. sino la posi­
bilidad de su realización bajo la doble condición de lo sim­
pático y lo extraño, en los antípodas tanto del desconoci­
miento como de la inmersión por así decir congénita: porque 
entonces estallan las dificultades, la necesidad de volver a 
jugar ese pensamiento a partir de otra vida, al mismo tiem-



8 FRANf(OIS Zot.JRABICHVILI 

po que la paciencia de soportar se vuelve infinita. Que el 
corazón lata al leer los textos es un preámbulo necesario, 
más aún, una afinidad requerida para comprender; pero 
eso no es más que la mitad de la comprensión, la parte, 
como dice Deleuze, de "comprensión no filosófica" de los 
conceptos. Es cierto que esa parte merece un esfuerzo, ya 
que la práctica universitaria de la filosofía la excluye casi 
metódicamente, mientras que el diletantismo, al creer que 
la cultiva, la confunde con cierta doxa del momento. Pero 
que un concepto no tenga ni sentido ni necesidad sin un 
"afecto" y un "percepto" correspondientes no impide que 
sea otra cosa que ellos: un condensado de movimientos 
lógicos que debe efectuar el espíritu si quiere filosofar, so 
pena de quedarse en la fascinación inicial de las palabras y 
las frases, que entonces toma equivocadamente por la par­
te irreductible de comprensión intuitiva. Porque, como lo 
escribe Deleuze. "se necesitan los tres para hacer el movi­
miento" (P, 224). No necesitaríamos a Deleuze si no presin­
tiéramos en su obra algo para pensar que todavía no lo 
fue, y de lo que aún no medimos bien cómo podría resultar · 
afectada la filosofía, por no dejarnos afectar filosófica­
mente por ella. 

3. Nada parece más propicio a Deleuze que un léxico 
que deletree los conceptos uno a uno al tiempo que subra­
ye sus implicaciones recíprocas. En primer lugar, Deleuze 
se dcupó él mismo de dar al concepto de concepto un peso 
y u,r¡íf~r~cisión que a menudo le faltaban en filosofía (QPh, 
caP(I5~)Un concepto no es ni un tema, ni una opinión 
partr~ar que se pronuncie sobre un tema. Cada concepto 
participa en un acto de pensar que desplaza el campo de la 
inteligibilidad, y modifica las condiciones del problema que 
nos planteamos; en consecuencia, no se deja asignar su 
lugar en un espacio de comprensión común dado de ante­
mano, para discusiones agradables o agresivas con sus 
competidores. Pero si no hay temas generales o eternos 

EL VOCABULARIO DE DELEVZE 9 

sino para la ilusión del sentido común, ¿no se reduce la 
historia de la filosofía a un alineamiento de homónimos? 
Más bien~ ella testimonia mutaciones de variables explora­
das por el ''empirismo trascendental". 

Además, el mismo.Deleuze practicó tres veces el léxi­
co: basta remjtirse al "diccionario de los principales per­
sonajes de Nietzsche" (N, 43-48), al "índice de los princi­
pales conceptos de la Ética" (SPP. cap. IV), y por último 
a la "conclusión" de Mil mesetas. El eco entre esta última 
y la introducción del libro ("Introducción: rizoma") su­
braya que lo arbitrario del orden alfabético es el medio 
más seguro de no sobreimponer, a las relaciones de imbri­
cación múltiple de los conceptos, un orden artificial de 
las razones que desviaría del verdadero estatuto de la 
necesidad en filosofía. 

Cada entrada comienza con una o varias citas: en la 
mayoría de los casos no se trata tanto de una definición 
como de una vislumbre del problema con el que se vincula 
el concepto, y de una primera impresión de su entorno 
terminológico. La frase, primero oscura, debe aclararse y 
completarse a lo largo de la reseña. que propone una suer­
te de bosquejo, trazado con palabras. En cuanto a la elec­
ción de las entradas, por supuesto puede ser parcialmente 
discutida: ¿por qué "complicación~· y !!() "-'-~~~q~-~!1:~---~~~s~-:--.,.,_ 
tracta", e . - to§Ií!em~!i\>=~~enaai aTa .. pr.o.biemáti.<a 
·de La1Íteralidad? · or qué "corte-flujo" más que "código y 
~xi~lítiC(?-; ,-'máquina de güerra" y no "bloque de infan­
cia"? Sin lugar a dudas, no podíamos ser exhaustivos; al­
gunas entradas. como el "plano de inmanencia", a nuestro 
juicio merecían un examen profundo; pero también debía­
mos contar con el estado provisional, inacabado, de nues­
tra lectura de Deleuze (de donde procede la más evidente 
de las lagunas: los conceptos sobre el cine). Lo que pro­
ponemos es una serie de "muestras". como le gustaba de­
cir a Leibniz, pero también como decía Deleuze a través de 
Whitman (CC, 76). 



Acontecimiento 

* "Por lo tanto, no habrá que preguntar cuál es el sen­
tido de un acontecimiento: el acontecimiento es el propio 
sentido. El acontecimiento pertenece esencialmente al len­
guaje, se encuentra en una relación esencial con el lengua­
je; pero el lenguaje es lo que se dice de las cosas." (LS, 34) 
"En todo acontecimiento, en verdad, está el momento pre­
sente de la efectuación. aquel donde el acontecimiento se 
encarna en un estado de cosas, un individuo, una perso­
na, aquel que se designa diciendo: ahí está, ha llegado el 
momento; y el futuro y el pasado del acontecimiento sólo 
se juzgan en función de ese presente definitivo, desde el 
punto de vista de aquel que lo encarna. Pero por otra parte 
está el futuro y el pasado del acontecimiento tomado en sí 
mismo, que sortea todo presente, porque eS libre de las 
limitaciones de un estado de cosas, al ser iri1personal y 
preindividual, neutro, ni general ni particular, eventum 
tantum ... ; o más bien, que no tiene otro presente que el 
del instante móvil que lo representa, siempre desdoblado 
en pasado-futuro, formando lo que es preciso llamar la 
contra-efectuación. En un caso, es mi vida la que me pare­
ce demasiado débil para mí, la que se escapa en un punto 
hecho presente en una relación asignable conmigo. En el 
otro caso, soy yo el que soy demasiado débil para la vida, 
la vida es demasiado grande para mí, arrojando por todas 
partes sus singularidades, sin relación conmigo, ni con un 
momento determinable como presente, salvo con el ins­
tante impersonal que se desdobla en todavía-futuro y ya­
pasado." (LS, 177-178) 

** El concepto de acontecimiento nace de una distin­
ción, de origen estoica: "no confundir el acontecimiento 
con su efectuación espacio-temporal en un estado de co­
sas" (LS, 34). Decir que "el cuchillo entra en la carne" es 
expresar una transformación incorpórea que difiere en 



12 FRANCOIS ZOURABICHVILI 

naturaleza de la mezcla de cuerpos correspondiente (cuan­
do el cuchillo entra efectivamente, materialmente, en la 
carne) (MP, 109). La efectuación en los cuerpos (encarna­
ción o actualización del acontecimiento) sólo da lugar a la 
sucesión de dos estados de cosas, antes-después, según 
el principio de la disyunción exclusiva, mientras que el 
lenguaje recoge la diferencia de esos estados de cosas, el 
puro instante de su disyunción (véase "Aión"): a él le co­
rresponde realizar la síntesis disyuntiva del acontecimien­
to, y es esa diferencia la que produce sentido. 

Pero del hecho de que el acontecimiento encuentre 
amparo en el lenguaje no debe inferirse su naturaleza lin­
güística, como si no fuera más que el equivalente de la 
mezcla de los cuerpos en otro plano: la frontera no pasa 
entre el lenguaje y el acontecimiento de un lado, el mundo 
y sus estados de cosas del otro. sino entre dos interpreta­
ciones de la relación entre el lenguaje y el mundo. Según la 
primera, querida por los lógicos, la relación se establece 
entre la forma proposicional a la que se ve reducido el 
lenguaje, y la forma del estado de cosas al que se ve lleva­
do el mundo, a partir de entonces. Sin embargo, la distin­
ción por la cual Deleuze pretende r~mediar esta doble 
desnaturalización pasa a la vez por el lenguaje y el mun­
do: la paradoja del acontecimiento es tal que, puramente 
"expresable", no deja de ser "atributo" del mundo y de sus 
estados de cosas, de tal modo que el dualismo de la propo­
sición y el estado de cosas correspondiente no se encuen­
tra en el plano del acontecimiento, que sólo subsiste en el 
lenguaje al tiempo que pertenece al mundo. El aconteci­
miento, por tanto, está de ambos lados a la vez, como aque­
llo que, en el lenguaje, se distingue de la proposición, y 
aquello que, en el mundo, se distingue de los estados de 
cosas. Más aún, es la doble diferenciación de las significa­
ciones por un lado, de los estados de cosas por el otro. De 
ahí procede la aplicación del par virtual-actual (y, en una 
medida menor, del par problema-solución) al concepto de 

EJ. VOCABULARIO DE DELEUZE 13 

acontecimiento. De ahí también las dos vías a las que con­
duce la primacía reconocida al acontecimiento: teoría del 
signo y del sentido, teoría del devenir. Por un lado, Deleuze 
se opone a la concepción de la significación como entidad 
plena o dato explícito, todavía apremiante en la feno­
menología y en toda filosofía de la "esencia" (un mundo 
de cosas o de esencias no produciría sentido por sí mismo, 
le faltaría el sentido como diferencia o acontecimiento, 
único que torna sensibles las significaciones y las engen­
dra en el pensamiento). De ahí el interés por el estilo o la 
creación de sintaxis, y la tesis de que el concepto -que es 
propiamente el acontecimiento deslindado por sí mismo en 
la lengua- no se compone de proposiciones (QPh, 26-27; 
36-37). Por otro lado, bosqueja una ética de la contra­
efectuación o del devenir-imperceptible (LS, serie 21'; MP, 
mesetas 8 y 10), fundada en la liberación de la parte de 
acontecimiento, "inefectuable", de toda efectuación. En 
resumen, el acontecimiento es inseparablemente el senti­
do de las frases y el devenir del mundo; es aquello del 
mundo que se deja envolver en el lenguaje y le permite 
funcionar. Por eso el concepto de acontecimiento se expo­
ne en una Lógica del sentido. 

*** ¿Estamos autorizados a oponer pensamiento del 
acontecimiento y pensa~iento del ser, o por el contrario a 
confundirlos? El acontecimiento se mantiene en dos nive­
les, en el pensamiento de Deleuze: condición bajo la cual el 
pensamiento piensa (encuentro con un afuera que fuerza a 
pensar, corte del caos por un plano de inmanencia), ''obje­
tos',. especiales del pensamiento (el plano sólo está po­
blado de acontecimientos o devenires, cada concepto es 
la construcción de un acontecimiento sobre el plano). Y si 
no hay manera de pensar que no sea también manera de 

* Objectités en el original. [N. del T.] 



14 FRANS:OIS ZüURABICHVILI 

hacer una experiencia, de pensar lo que hay, la filosofía no 
asume su condición de acontecimiento de la que pretende 
recibir la garantía de su propia necesidad, sin proponer al 
mismo tiempo la descripción de un dado puro, en sí mismo, 
de acontecimiento. Llamemos a esto, si se quiere y por 
provisión, experiencia del ser; aunque, ni en su estilo ni en 
sus considerandos, el proceder deleuziano tenga nada en 
común con el de Heidegger; y aunque el ser sea aquí una 
noción engañosa, si es cierto que no hay dado sino en 
devenir (obsérvese que Deleuze evita tanto como sea po­
sible la palabra "ser"). Hablar de ontología deleuziana, 
pues, debe hacerse con grandes precauciones, así fuera 
por consideración hacia un pensador que no manejaba de 
buena gana ese género de categorías. Estas precauciones 
son de dos órdenes. Por un lado, debemos observar clara­
mente lo que permite en Deleuze la conversión de la filoso­
fía crítica en ontología: el hecho de que lo dado puro no 
sea para un sujeto (la división del sujeto reflexivo y del 
objeto intencionado y reconocido sólo se opera en lo dado, 
mientras que lo dado puro remite a una subjetividad para­
dójica "en adyacencia", vale decir, no trascendental sino 
situada en cada punto del plano de inmanencia). Por otro 
lado -y es el aspecto que aquí desarrollaremos-, se trata 
de pensar una heterogénesis, según la espléndida palabra 
de Félix Guattari, donde "génesis" no se entiende ya sola­
mente en su sentido tradicional de engendramiento, de 
nacimiento o de constitución (la verdadera relación del 
derecho con el hecho que reclama Deleuze, y que dice no 
encontrar ni en Kant ni en Husserl, porque ambos "cal­
can" la condición sobre lo condicionado, la forma de lo 
trascendental sobre la de lo empírico: forma recognitiva 
del objeto cualquiera, relativa a un sujeto consciente). 
"Génesis" también se entiende respecto del nuevo con­
cepto de "devenír", y sin duda es lo que más aleja a Deleuze 
de la fenomenología y de sus herederos incluso ingratos. 
La fenomenología "fracasa" en pensar la heterogeneidad 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 15 

fundamentalmente en juego en el devenir (en términos 
deleuzianos estrictos: no es su problema, ella plantea otro 
problema). En efecto, ella no piensa más que un devenir­
mismo (la forma en vías de nacer, el aparecer de la cosa) y 
no lo que debería ser un pleonasmo, un devenir-otro. ¿No 
es lo que expresa la desarticulación heideggeriana de la 
palabra Ereignis (acontecimiento) en Ereignis (acaecimien­
to propio)? De aquí procede el equívoco, cuando la 
fenomenología que sobrevive a Deleuze pretende retomar 
el tema del acontecimiento y volver a descubrirlo como el 
corazón mismo de lo que desde siempre se ocupaba en 
pensar. Porque habida cuenta de su problemátíca funda­
mental, jamás puede obtener otra cosa que advenimien­
tos, de tipo nacimiento o llegada (pero una vez más, aquí 
su problema es otro, sin duda es lo que ella desea, o lo que 
su "plano" le entrega del "caos"). Su tema es el comienzo 
del tiempo, génesis de la historicidad; no, como en Deleuze, 
la cesura o ruptura que corta irrevocablemente el tiempo 
en dos y lo fuerza a re-comenzar, en una captación sintéti­
ca de lo irreversible y lo inminente, dándose el aconteci­
miento en la extraña estación de un todavía-presente-y­
ya-pasado, todavía-venidero-y-ya-presente (véase 
"Aión"). A partir de entonces, la historicidad en Deleuze 
está a su vez en devenir, afectada desde adentro por una 
exterioridad que la socava y la hace divergir de sí. En defi­
nitiva, ese duelo de dos pensamientos del acontecimiento, 
del génesis, del devenir, donde uno puede reivindicar al 
"ser", y donde el otro no ve más que una pantalla o una 
palabra, ¿no es el duelo de una concepción cristiana y una 
concepción no cristiana de lo nuevo? 

mediosadvss
Highlight

mediosadvss
Highlight

mediosadvss
Highlight

mediosadvss
Highlight



16 FRANc;OJS ZOURABICHVILI 

Agenciamiento 

* "Según un primer eje, horizontal. un agenciamiento 
implica dos segmentos, uno de contenido, el otro de ex­
presión. Por un lado es agenciamiento maquinistico de 
cuerpos, acciones y pasiones, mezcla de cuerpos que re­
accionan unos sobre otros; por otro lado, agenciamiento 
colectivo de enunciación, de actos y enunciados, trans­
formaciones incorpóreas que se atribuye a los cuerpos. 
Pero según un eje vertical orientado, el agenciamiento tie­
ne por un lado aspectos territoriales o reterritorializados, 
que lo estabilizan, y por el otro puntas de 
desterritorialización que lo arrastran." (Kplm, 112) 

** A primera vista, este concepto puede parecer de un 
uso amplio e indeterminado: según el caso, remite a institu­
ciones muy fuertemente territorializadas (agenciamiento ju­
dicial, conyugal, familiar, etc.), a formaciones íntimas 
desterritorializantes (devenir-animal, etc.}, por último al cam­
po de experiencia donde se elaboran esas formaciones (el 
plano de inmanencia como "agenciamiento maquinístico de 
las imágenes-movimientos", IM, 87-88). Por Jo tanto, en una 
primera aproximación, se dirá que estamos en presencia de 
un agenciamiento cada vez que se puede identificar y des­
cribir el acoplamiento de un conjunto de relaciones materia­
les y de un régimen de signos correspondiente. En realidad, 
la disparidad de los casos de agenciamiento encuentra su 
ordenamiento desde el punto de vista cie la inmanencia, de 
donde la existencia se revela indisociable de agenciamientos 
variables y modificables que no dejan de producirla. Más 
que a un uso equívoco, en consecuencia, remite a polos del 
propio concepto, lo que sobre todo prohíbe todo dualismo 
del deseo y de la institución, de lo inestable y lo estable. 
Cada individuo tiene que habérselas con esos grandes 
agenciamientos sociales definidos por códigos específicos, 
y que se caracterizan por una forma relativamente estable y 

EL vocABULARIO DE DELEUZE 17 

un funcionamiento reproductor: ellos tienden a proyectar el 
campo de experimentación de su deseo sobre una distribu­
ción formal preestablecida. Tal es el polo estrato de los 
a(J"enciamientos (que entonces se llaman "molares"). Pero por 

o 
otra parte, la manera en que el individuo inviste y participa en 
la reproducción de esos agenciamientos sociales depende de 
agenciamientos locales, "moleculares". en los cuales él mis­
mo está tomado, ya sea que -limitándose a efectuar las for­
mas socialmente disponibles, a moldear su existencia según 
los códigos en vigor- introduzca allí su pequeña irregulari­
dad, o que proceda a la elaboración involunta1ia y vacilante 
de agencíamientos propios que "decodifican" o "hacen huir" 
el agenciamiento estratificado: tal es el polo máquina abs­
tracta (entre los cuales hay que incluir los agenciarnientos 
artísticos). Todo agencíamiento, debido a que en última ins­
tancia remite al campo de deseo sobre el cual se constituye, 
está afectado por cierto desequilibrio. El caso es que cada 
uno de nosotros combina concretamente los dos tipos de 
agenciamientos en grados variables, siendo el límite la 
esquizofrenia como proceso (decodificación o desterrito­
rialización absoluta}, y la cuestión de las relaciones de fuer­
zas concretas entre Jos tipos (véase "Línea de fuga"). Si la 
institución es un agenciamiento molar que descansa sobre 
agenciamientos moleculares (de ahí la importancia del punto 
de vista molecular en política: la suma de los gestos, actitu­
des, procedimientos, reglas, disposiciones espaciales y tem­
porales que constituyen la consistencia concreta o la dura­
ción -en el sentido bergsoniano- de la institución, burocracia 
de Estado o de partido), el individuo, por su parte, no es una 
forma originaria que evoluciona en el mundo como en un 
decorado exterior o un conjunto de datos a los cuales se 
contentaría con reaccionar: él sólo se constituye agencián­
dose, sólo existe tomado desde el vamos en agenciamientos. 
Porque su campo de experiencia oscila entre su proyección 
sobre formas de comportamiento y de pensamiento precon­
cebidas (por lo tanto sociales), y su exposición en un plano 



18 FRANCOIS ZoURABICHVILI 

de inmanencia donde su devenir no se separe ya de las 
líneas de fuga o transversales que traza entre las "cosas", 
liberando su poder de afección y por eso mismo volviendo 
a entrar en posesión de su potencia de sentir y de pensar 
(de donde procede un modo de individuación por ecceidades 
que se distingue de la localización de un indíviduo mediante 
características identificantes- MP, 318 y sigs.). 

En consecuencia, los dos polos del concepto de 
agenciamiento no son lo colectivo y lo individual: más bien 
son dos sentidos, dos modos de lo colectivo. Porque si es 
cierto que el agenciamiento es individuante, está claro que 
no se enuncia desde el punto de vista de un sujeto pre­
existente que podría atribuírselo: lo propio, pues, es a la 
medida de su anonimato, y es por tal motivo por lo que el 
devenir singular de alguien concierne en rigor a todo el 
mundo (así como el cuadro clínico de una enfermedad pue­
de recibir el nombre propio del médico que supo recopilar 
sus síntomas, aunque en sí mismo sea anónimo; lo mismo 
en arte -véase PSM, 15; D, 153). No debemos dejarnos 
engañar por el carácter colectivo del "agenciamiento de 
enunciación" que corresponde a un ''agenciamiento 
maquinístico": no es producido por, sino que por natura­
leza es para una colectividad (de donde surge el llamado 
de Paul Klee, a menudo citado por Deleuze, a "un pueblo 
que falta"). Precisamente de este modo el deseo es el ver­
dadero potencial revolucionario. 

***El concepto de agenciamiento remplaza a partir del 
Kafka al de "máquinas descantes": "Sólo hay deseo dis­
puesto o maquinado. No es posible captar o concebir un 
deseo fuera de un agenciamiento determinado, en un pla­
no que no preexiste, sino que a su vez debe ser construi­
do." (D, 115). Lo cual implica insistir una vez más en la 
exterioridad (y no la exteriorización) inherente al deseo: 
todo deseo procede de un encuentro. Un enunciado seme­
jante sólo en apariencia es una perogrullada: ''encuentro'' 
se entiende en un sentido riguroso (tantos "encuentros" 

EL voo.sULARio DE l>ELEUZE 19 

00 son más que cantilenas que nos remiten a Edipo ... ), 
ientras que el deseo no espera el encuentro como la oca-m . 

sión de su ejercicio sino que a eso se dtspone y se cons-
truye. No obstante, el interés principal del concepto de 
agenciamiento es enriquecer la concepción del deseo de 
una problemática del enunciado, retomando las cosas don­
de las había dejado Lógica del sentido: aquí, toda produc-
íón de sentido tenía como condición la articulación de 
~os series heterogéneas mediante una instancia paradóji­
ca, y el lenguaje en general supuestamente no funcionaba 
sino en virtud de la naturaleza paradójica del aconteci­
miento, que anudaba la serie de las mezclas de cuerpos a la 
serie de las proposiciones. Mil mesetas se transporta al 
plano donde se articulan las dos series, y da un alcance 
inédito a la dualidad estoica de las mezclas de cuerpos y 
las transformaciones incorpóreas: una relación compleja 
se anuda entre "contenido" (o "agenciamiento maquínico") 
y ''expresión" (o "agenciamiento colectivo de enuncia­
ción"), redefinidas como dos formas independientes no 
obstante tomadas en una relación de presuposición recí­
proca, y que se vuelven a lanzar una a otra; la génesis 
recíproca de las dos formas remite a la instancia del 
"diagrama" o de la "máquina abstracta". No es ya una os­
cilación entre dos polos, como hace un rato, sino la corre­
lación de dos caras inseparables. Contrariamente a la rela­
ción significante-significado, considerada como derivada, 
la expresión se refiere al contenido sin por ello describirlo 
ni representarlo: ella "interviene" allí (MP, 109-115, con el 
ejemplo del agenciamiento feudal). De aquí se desprende 
una concepción del lenguaje que se opone a la lingüística 
y al psicoanálisis, y se señala por la primacía del enun­
ciado sobre la proposición (MP, meseta 4). Añadamos 
que la forma de expresión no es necesariamente lingüís­
tica: por ejemplo, hay agenciamientos musicales (MP, 
363-380). Si nos atenemos aquí a la expresión lingüísti­
ca, ¿qué lógicas rigen el contenido y la expresión en el 



20 FRANS:OIS ZOURABICHVU.I 

plano de su génesis y por consiguiente de su insinua­
ción recíproca ("'máquina abstracta")? La de la 
"ecceidad" (composiciones intensivas, de afectos y de 
velocidades -prolongación significativa de la concep­
ción de El anti-Edipo, fundada en la síntesis disyunti­
va y los "objetos parciales"); y la de una enunciación 
que privilegia el verbo al infinitivo, el nombre propio y 
el artículo indefinido. Ambas comunican en la dimen­
sión de Aión (MP, 318-324 -sobre todo, el ejemplo del 
pequeño Hans). Por último, es alrededor del concepto 
de agenciamiento donde puede evaluarse la relación de 
Deleuze con Foucault, los préstamos desviados que le 
hace, el juego de proximidad y de distancia que relacio­
na a los dos pensadores (MP, 86-87 y 174-176; todo el 
Foucault está construido sobre los diferentes aspectos 
del concepto de agenciamiento). 

Aión 

* "Según Aión, únicamente el pasado y el futuro insis­
ten o subsisten en el tiempo. En lugar de un presente que 
reabsorbe el pasado y el futuro, un futuro y un pasado que 
dividen el presente en cada instante, que lo subdividen 
hasta el infinito en pasado y futuro, en los dos sentidos a 
la. vez. O más bien, es el instante sin espesor y sin exten­
sión que subdivide cada presente en pasado y futuro, en 
lugar de presentes vastos y espesos que comprenden, unos 
respecto de otros, el futuro y el pasado'". 

** Deleuze rehabilita la. distinción estoica de aión y de 
chronos para pensar la extra-temporalidad del aconteci­
miento (o, si se prefiere, su temporalidad paradójica). La 
traducción corriente del primer término por "eternidad" 

EL VOCABUIARlODEDELEUZE 21 

puede volver equívoca la operación: en realidad, la eterni­
dad propia del instante tal y como la conciben los estoicos 
sólo tiene un sentido inmanente, sin relación con lo que 
será la eternidad cristiana (eso será también lo que está en 
juego en la reinterpretación por Nietzsche del tema esto~co 
del Eterno Retorno). Aión se opone a Chronos, que desig­
na el tiempo cronológico o sucesivo, donde el antes se 
ordena al después con la condición de un presente 
englobante en el cual, como se dice, todo ocurre (Deleuze 
compite aquí con Heidegger, quien, con el nombre de "re­
solución anticipante", había discutido la primacía del pre­
sente de Agustín a Husserl'). Según una primera paradoja, 
el acontecimiento es lo que no subsiste del mundo como 
tal sino envolviéndose en el lenguaje, al que a partir de 
entonces posibilita. Pero hay una segunda paradoja: "El 
acontecimiento es siempre un tiempo muerto, allí donde no 
ocurre nada" (QPh, 149). Ese tiempo muerto, que en cierto 
modo es un no-tiempo, bautizado todavía "entre-tiempo", 
es Aión. En ese nivel, el acontecimiento no es ya solamente 
la diferencia de las cosas o de los estados de cosas; afecta 
la subjetividad, lleva la diferencia en el mismo sujeto. Si se 

* La traducción de este fragmento pertenece a Lógica del selltido, 
biblioteca electrónica de la escuela de filosofía de la Universidad ARCIS, 
traducción de Miguel Morey, pág. 119. [N. del T.]. 
2. Véase Ser y tiempo, §§ 61 y sigs. A Jos tres "'ek~stasis" temporales 
presentados en el § 65 responden las tres síntesis del tiempo de 
D~ferencia y repetición (cap. 11), donde la relación directa del pasado 
y el futuro, así como el status temporal de lo posible, son igualmente 
decisivos, pero concebidos de manera diferente y en una perspectiva 
ético-política incompatible con la de Heidegger. Para un rápido 
vislumbre de la divergencia que opone Deleuze a Heidegger, 
confróntense aunque más no sea sus conceptos respectivos del destino 
(DR. 112-113; Ser y tiempo, § 74). La comprensión de la posición 
deleuziana supone la lectura conjunta de Diferencia y repetición (las 
tres síntesis del tiempo), de Lógica del sentido (la oposición de Chronos 
y de Aión) y de La imagen-tiempo (la oposición de Chronos y de 
Cronos, cap. 4 -véase "Cristal de tiempo"). 



22 FRAN<;OIS ZOURABICHVILI 

llama acontecimiento a un cambio en el orden del sentido 
(lo que producía sentido hasta ahora se nos ha vuelto in­
diferente y hasta opaco, aquello a lo cual en adelante so­
mos sensibles no producía sentido antes), hay que inferir 
que el acontecimiento no ocurre en el tiempo, porque afec­
ta las condiciones hasta de una cronología. Más bien mar­
ca una cesura, un corte, tal como el tiempo se interrumpe 
para reanudar en otro plano (de ahí la expresión "entre­
tiempo"). Al elaborar la categoría de acontecimiento, por 
lo tanto, Deleuze exhibe el lazo primordial del tiempo y el 
sentido, a saber, que una cronología en general sólo es 
pensable en función de un horizonte de sentido común en 
sus partes. Así, la noción de un tiempo objetivo, exterior a 
la vivencia e indiferente a su variedad, no es más que la 
generalización de ese lazo: su correlato es el "sentido co­
mún", la posibilidad de desplegar la serie infinita de las 
cosas o las vivencias en un mismo plano de representa­
ción. El acontecimiento, como ''entre-tiempo", por sí mis­
mo no pasa, a la vez porque es puro instante, punto de 
escisión o de disyunción de un antes y un después, y 
porque la experiencia que le corresponde es la paradoja de 
una "espera infinita que ya es infinitamente pasada, espe­
ra y reserva" (QPh, 149). Por eso la distinción deAión y de 
Chronos no acompaña la dualidad platónico-cristiana de 
la eternidad y el tiempo: no hay experiencia de un más allá 
del tiempo, sino solamente de una temporalidad trabajada 
por Aión, donde la ley de Chronos dejó de reinar. Ése es el 
"tiempo indefinido del acontecimiento" (MP, 320). Esta expe­
riencia del no-tiempo en el tiempo es la de un "tiempo flotan­
te" (D, lll), llamado también muerto o vacío, que se opone al 
de la presencia cristiana: "Ese tiempo muerto no sucede a lo 
que llega, sino que coexiste con el instante o el tiempo del 
accidente, pero como la inmensidad del tiempo vacío donde 
todavía se lo ve venidero y ya llegado, en la extraña indife­
rencia de una intuición intelectual." (QPh, 149) En todo caso, 
es la temporalidad del concepto (QPh, 150-151). 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 23 

*** Bajo el nombre de Aión, el concepto de aconteci­
miento marca la introducción del afuera en el tiempo, 0 la 
relación del tiempo con un afuera que no le es ya exterior 
(contrariamente a la eternidad y a su trascendencia). En 
otros términos, la extra~temporalidad del acontecimien~ 
toes inmanente, y por esa razón paradójica. ¿Con qué de~ 
recho se puede sostener que ese afuera está en el tiempo, 
si es cierto que separa el tiempo de sí mismo? Vemos en 
seguida que no bastaría con invocar la necesidad de una 
efectuación espacio~ temporal del acontecimiento. La res~ 
puesta implica dos momentos: 1) El acontecimiento está en 
el tiempo en el sentido en que necesariamente remite a una 
efectuación espacio-temporal, como tal irreversible (LS, 
177). Relación paradójica entre dos términos incompati­
bles (antes 1 después, donde el segundo término hace "pa­
sar" el primero), implica materialmente la exclusión que 
suspende lógicamente. 2) El acontecimiento está en el tiem­
po en el sentido en que es la diferencia interna del tiempo, 
la interiorización de su disyunción: separa el tiempo del 
tiempo; no hay razones para concebir el acontecimiento 
fuera del tiempo, aunque él mismo no sea temporal. En 
consecuencia, es importante disponer de un concepto de 
multiplicidad tal que la "cosa" no tenga ya unidad sino a 
través de sus variaciones y no en función de un género 
común que subsumiría sus di visiones (bajo los nombres 
de univocidad y de síntesis disyuntiva, el concepto de 
"diferencia interna" realiza ese programa de un afuera pues­
to adentro, en el nivel de la estructura misma del concepto: 
LS, series 24' y 25'). Esta idea también se expresa diciendo 
que no hay acontecimientos fuera de una efectuación es­
pacio-temporal. aunque el acontecimiento no se reduzca a 
ello. En suma, el acontecimiento se inscribe en el tiempo, y 
es la interioridad de los presentes disjuntos. Además, 
Deleuze no se contenta con un dualismo del tiempo y el 
acontecimiento, sino que busca un lazo más interior del 
tiempo con su afuera, y quiere mostrar que la cronología 



24 FRANc;oiS ZouRABICHVIU 

deriva del acontecimiento, que este último es la instancia 
originaria que abre toda cronología. A diferencia de Husserl 
y de sus herederos, el acontecimiento o la génesis del tiem­
po se declína en plural. En efecto, es importante mantener 
la inclusión del afuera en el tiempo, a falta de lo cual el 
acontecimiento sigue siendo lo que es entre los 
fenomenólogos: una trascendencia única que abre el tiem­
po en general, instancia que se ubica lógicamente antes 
de todo tiempo, y no -si puede decifse- entre el tiempo 
vuelto multiplicidad. En el razonamiento fenomenológico, 
ya no hay lógicamente más que un sólo acontecimiento, el 
de la Creación, aunque no deje de repetirse: la homogenei­
dad fundamental del mundo y de la historia está a salvo (la 
invocación de "un solo y mismo acontecimiento" en Deleuze 
-LS, 199, 209- remite a esa síntesis inmediata de lo múlti­
ple llamada "disyuntiva", o diferencia interna, y debe ser 
distinguida con cuidado del Uno como significación total 
y englobante, incluso cuando se concibe a este último más 
acá del reparto del uno y lo múltiple, como ocurre con la 
"diferencia ontológica" de Heidegger: véase QPh, 91). Sin 
embargo, no es seguro que el corte entre el tiempo y otra 
cosa que él justifique todavía el nombre de acontecimien­
to. Donde volvemos a la cláusula deleuziana preliminar de 
que no hay acontecimiento fuera de una efectuación en el 
espacio y el tiempo, aunque el acontecimiento no se redu­
ce a ello. 

Complicación 

* "Algunos neoplatónicos utilizaban una palabra profun­
da para designar el estado originario que precede todo desa­
rrollo, todo despliegue, toda 'explicación': la complicación, 
que envuelve a lo múltiple en el Uno y afirma el Uno de lo 

:EL VOCABULARIODEDELEUZE 25 

múltiple. La eternidad no les p¡ufecía la ausencia de cambio, ni 
siquiera la prolongación de un~ existencia sin límites, sino el 
estado complicado del mismo tiempo ... " (PS, 58) 

** El concepto de complicación comprende dos nive­
les, que corresponden a dos usos de la palabra. Primero 
expresa un estado: el de las diferencias (series divergen­
tes, puntos de vista, intensidades o singularidades) en­
vueltas o implicadas unas en otras (LS, 345-346). Compli-
cación si_gnific<l. ~-Iltgn~~-~s ___ co_~impl!c~ci_ón, iml?liC3Cú5ñ~~ 
·rt~Cíproca. Este estado correspoúd~- al· ~égrmeñ-~d~--ro--Vi~'::­
tual,-- donde las disyunciones son "incluidas" o 
"inclusivas", y se opone al régimen de lo actual, caracteri­
zado por la separación de las cosas y su relación de exclu­
sión (o bien ... o bien): por lo tanto, no está regido por el 
principio de contradicción. En consecuencia, cot;ri~licación 
califi~a un_~rimer tip? de lll~lt~P_lic_idad 1 I~_a_maditr~rrns~ya.~ 
Es Iaió"iicaffilsiJiadeririunaoen cua~i2~ó~;) (binío, 
i6:2-163,359:LS, 345-346). /" ... ~---· ~ 

** * Pero más profundamente.-~.·~omplic.:a_~~-?,!!.'_:.~*~)[esa 
Ja op~Qp. de sfiJ,!~s de l?s dos ~ovinE_~tos in ~~rso~ 
ilelo(yirtuafit!t¡actiliil]explicación, desarrollo, proceso) y 

w•'• -·-·~•-=..,-- ,,,;7 ~''''"" •- "'' 

de lo aCfi.ial a lo virtual (implicación, envolvimiento, 
enrollamiento; en la última parte de su obra, Deleuze ha­
blará de cristalización) (PS, 58; SPE, 12; Le pli, 33). Deleuze 
subraya constantemente que esos dos movimientos no se 
oponen sino que siempre son solidarios (PS, 110; SPE, 12; 
Le pli, 9). Loque los destina uno al otro es la complica­
ción, en la medida en ~que~ d~a a_~~gur~-üi "illin~~~ .. ri.~~ ·-c!~l 
uno en lo múltiple y de lo múltipleenel uno. No hay que 
. confurldir la implicació~ recípfoC·a· dé lOs" "términos compli­
cados con la implicación recíproca del uno y lo múltiple, 
tal como lo opera la complicación. De aquí se desprende la 
relación de dos multiplicidades, virtual y actual, que testi­
monia la superación del dualismo inicial hacia un monismo 
donde la misma Naturaleza oscila entre dos polos: lo múlti­
ple implica al uno en el sentido en que es el uno en el estaao 
'-.-.~---·~· .. -··----~·--·---·--"------ .. ·~------··-·······--·--------------- ·~·-······--·-............. ""-·---~--~-·---·~--·-~-



26 FRAN(:OIS ZOURABICHVILI 

explicado; el uno implica lo múltiple en el sentido en que es 
lo múltiple en el estado complicado. La importancia del con­
cepto de complicación, pues, es clara: en la misma historia 
del Neoplatonismo, se opone a la soberanía retirada del Uno; 
lleva lo múltiple en el origen. bajo la condición de un régi­
men especial de inseparación o de co-implicación '(este ras-

go. d1····stm········g·· ·u··.· e .. a. ·D··.el···e· .·u·z .. e. de l ... a fe. n .. ·o·· ·m. en. o~.lo~ía, d. e Heidegg;=;-____ ~-c~--~-~·--····-····--·~·z-···· ~-- . 
~e~~ ~~~~1~!:·-~~ E~~-~I~?}~~-~~ .E,!-!-~,m~-s_~~~~P~~E~a N o menos 
clara es la importancia de la operacíOn--que expresa, y que 
remite uno a otro ambos movimientos de actualización y de 
redistribución, de diferenciación y de repetición, cuyo fun­
cionamiento solidario da la fórmula completa del mundo se­
gún Deleuze. La "conversión" neoplatónica, inversa de la 
"procesión" del Uno hacia lo múltiple, en efecto no es apta 
para acarrear un movimiento de redistribución en el seno de 
lo múltiple; no es su objeto, puesto que apunta al retorno en 
la plenitud del Uno, cuya trascendencia está señalada por la 
indiferenciación e indiferencia a lo múltiple. Muy diferente 
es el ascenso hacia el uno como complicación (unidad o 
síntesis inmediata de lo múltiple, puro "diferencian te"), que 
trabaja toda cosa actual del interior y la abre a la totalidad 
virtual complicada que implica. La lógica de la complicación 
confluye aquí con la tesis de la univocidad del ser, mientras 
que el nombre de ser tiende a borrarse ante aquel, 
diferenciable, de devenir. 

Corte-flujo 
(o síntesls pasiva, o contemplación) 

* "Lejos de que el corte se oponga a la continuidad, la 
condiciona, implica o define lo que corta como continuidad 
ideal. Ocurre que, como vimos, toda máquina es máquina de 

EL voCABULARIO DE DELEUZE 27 

máquina. La máquina no produce un corte de flujo sino en la 
medida en que está conectada a otra máquina que supues­
tamente produce el flujo. Y sin duda, esta otra máquina a su 
vez es en realidad corte. Pero sólo lo es en relación con una 
tercera máquina que produce idealmente, vale decir, relati­
vamente, un flujo continuo infinito." (AiE, 44) 

** Flujo y corte forman en El anti-Edipo un solo y 
mismo concepto, tan difícil como esencial. No remiten a un 
dualismo ontológico o a una diferencia de naturaleza: el 
flujo no es solamente interceptado por una máquina que lo 
corta, es a su vez emitido por una máquina. Por lo tanto no 
hay más que un solo término ontológico, "máquina", y por 
eso toda máquina es "máquina de máquinas" (AiE, 7). La 
regresión al infinito es tradicionalmente el signo de un fra­
caso del pensamiento: Aristóteles le opone la necesidad 
de un término primero ("hay que detenerse"), y la edad 
clásica no lo asume sino subordinándola al infinito en acto 
desde el punto de vista de Dios. La regresividad adopta en 
Deleuze un valor positivo porque es el corolario de la tesis 
inmanentista paradójica, según la cual la relación está pri­
mera, y el origen es acoplamiento: convertida en objeto de 
afirmación, ofrece una garantía metodológica contra eLre­
torno de la ilusión del fundamento (ilusión de un reparto 
real del ser como referencia trascendente del pensamien­
to). En efecto, no hay dado que no sea producto, !o dado 
es siempre la diferencia de intensidad surgida de un aco­
plamiento llamadodispars (DR, 154-155, 286-287;A(E, 384; 
MP, 457 y sigs.). Hasta los dos términos de la percepción, 
sujeto y objeto, derivan de un acoplamiento que los distri­
buye uno y otro como presuponiéndose recíprocamente: 
el ojo, en este sentido, no es más que la pieza de una má­
quina separada de manera abstracta de su correlato (luz). 
Husserl omite la verdadera definición de la síntesis pasi· 
va: porque ella remite a tales acoplamientos, a tales "con­
templaciones" o "contracciones" primarias (DR, 96-108); 
pero si el acoplamiento está en el punto de génesis, ésta 



28 FRANCOIS ZouRABICHVILI 

necesariamente regresa al infinito, implicando una rehabi­
litación de la regresión. El concepto renovado de síntesis 
pasiva pasa al primer plano en El anti-Edipo bajo el nom­
bre de "máquinas desean tes". donde se plasma el princi­
pio de inestabilidad o de metamorfosis que envuelve (ACE, 
34; este principio es llamado "anarquía coronada" en los 
desarrollos sobre la univocidad). Lo cual implica que lo 
dado jamás está constituido de flujos, sino de sistemas 
corte-flujo, en otras palabras de máquinas (ACE, 7; la ex­
presión "ontología de los flujos", por la cual en ocasiones 
se resume el sistema de El anti-Edipo, es una invención 
de polemista impaciente). 

*** ¿Por qué entonces esta dualidad del corte y el 
flujo? 

1) El sistema corte-flujo designa las "verdaderas activi­
dades del inconsciente" (hacer fluir y cortar, ACE, 388), 
funciones complementarias constitutivas de un acopla­
miento, mientras que los "objetos parciales", que no son 
ya como en Melanie Klein relativos a un todo fragmentado 
y perdido, son sus términos, "elementos últimos del in­
consciente"· (ACE, 386) que se determinan recíprocamente 
en el acoplamiento, uno como fuente o emisor de flujo, el 
otro como órgano receptor. En consecuencia, no habrá de 
asombrar la paradoja: el objeto-fuente, tomado sobre el 
flujo que emite. Ocurre que el objeto no emite un flujo sino 
para el objeto capaz de cortarlo (de donde procede el caso 
emblemático ele la máquina seno-boca, a todo lo largo de ' 
El anti-Edipo, sobre todo 54-55). A su vez, el objeto-órga­
no puede ser tomado como emisor de flujo por otro objeto 
(véase el ejemplo recurrente de la boca, 11, 44, etc. Y parti­
cularmente en el caso de la anorexia,ACE, 7, 388). Recuér­
dese siempre la relatividad del flujo al corte. 

2) "El deseo hace fluir, fluye y corta" (ACE, 11): cortar 
no es lo opuesto de fluir (servir de contención) sino la 
condición bajo la cual algo fluye; en otros términos, un 
flujo no fluye sino cortado. ¿Qué significa entonces "cor-

:EL VOC..4.BULAR10 DE DELEUZE 29 

tar"? Precisamente, el régimen de circulación de un flujo, 
su caudal, continuo o segmentario. más o menos libre o 
estrangulado. Y todavía estas imágenes demasiado 
dualistas son insuficientes: un flujo será uniforme o, por el 
contrario, imprevisible y mutante según el modo de corte 
que lo caracterice. El concepto de corte, por lo tanto, es 
diferenciado: el código es uno y la "esquizia" otro. Aquí, 
el contrasentido elemental sería considerar el flujo 
esquizofrénico, "que franquea las contenciones y los có~ 
digos" y "fluye, irresistible" (ACE, 156, 158) como un flujo 
que escapa a todo corte: esto implicaría olvidar la primacía 
de la máquina, y el nombre mismo de esquizia (acto de 
hendir, bifurcación: ACE, 109, 158). Al corte de tipo código, 
que procede por alternativas o exclusiones, se opone la 
esquizia como disyunción inclusiva, característica del de­
venir o el encuentro (Deleuze y Guattari no reducen la 
esquizofrenia al derrumbe catatónico, ellos extraen su pro­
ceso, libre producción de deseo). Mil mesetas. al distin­
guir tres tipos de "líneas". reacondicionará los conceptos 
de corte y de flujo (mesetas 8-9). 

Cristal de tiempo (o de inconsciente) 

* "Por muchos elementos distintos que tenga la ima­
gen-cristal, su irreductibilidad consiste en la unidad indi­
visible de una imagen actual y de "su" imagen virtual." (JT, 
1 °5) "Extremando las cosas, lo imaginario es una imagen 
virtual que se pega al objeto real, e inversamente, para 
constituir un cristal de inconsciente. No basta con que el 
objeto real, el paisaje real, evoque imágenes semejantes o 
vecinas; es necesario que deslinde su propia imagen vir­
tual, al mismo tiempo que ésta, como paisaje imaginario, se 
interne en lo real según un circuito donde cada uno de los 
dos términos persigue al otro, se intercambia con el otro. 



30 FRAN(:OIS ZOURABICHVILI 

La "visión" está hecha de ese doblamiento o desdobla­
miento, esa coalescencia. Es en los cristales de incons­
ciente donde se ven las trayectorias de la libido., (ce. 83) 
"Lo que constituye la imagen-cristal es la operación más 
fundamental del tiempo: puesto que el pasado no se cons­
tituye después del presente que fue sino al mismo tiempo, 
es preciso que el tiempo se desdoble a cada instante en 
presente y pasado, que difieren uno del otro en naturaleza 
o, lo que es lo mismo, desdoble el presente en dos direc­
ciones heterogéneas, una de las cuales se lanza hacia el 
porvenir y la otra cae en el pasado. Es preciso que el tiem­
po se escinda en dos choiTOS disimétricos, uno de los cua­
les hace pasar todo el presente, y el otro conserva todo el 
pasado. El tiempo consiste en esta escisión, y es ella, es él 
lo que se ve en el cristal." (IT, 108-109) 

!. ** Este concepto, uno de los últimos de Deleuze, pre­
lisenta la dificultad de condensar poco más o menos toda 
il su filosofía. El cristal es el estado último de la problemática 
' .,__ - -·~-. -~,---~· ~-......~,~~---=-.,=-=--=-·"~'-"""'==-----.,. 

,/ d ~ _ J~--- ~~ Ps.r.iEn,~_!a ___ ":,~J--~-ª-C-~-~Y .... §~ ... -RX.~--~---~~~!-~-"Eg.E;t2. u~a 
Pr?-~und~_Z<!~!§g_~~~1..S9J!.!;:Ja?1Q ... fJ~ ... ~~-Y~E~A~·- Ante todo confir-
·ma que~~-~n d-e~enir cualquiera ( deveñir-animal, devenir­
mujer, etc.), no es el término lo que se busca (el animal o la 
mujer que uno deviene) sino realmente el propio devenir, o 
sea, las condiciones de un relanzamiento de la producción 
deseante o de la experimentación. No es Moby Dick, la 
gran ballena blanca de la novela de Melville, lo que intere­
sa a Achab: éste no la persigue sino para enfrentarse con 
la desmesura de su propia vida, y ésa es la verdadera ra­
zón, la verdadera lógica, la verdadera necesidad de su con­
ducta irracional (CC, cap. X). Por su lado, el pequeño Hans, 
tan poco comprendido por Freud, tiene la "visión" del ca­
ballo de tiro que cae y se debate bajo los latigazos, pero 
esa visión es doble, cristalina: lo que el niño ve en su 
relación con el caballo son las trayectorias de su libido. De 
ese modo, accede activamente a su propio problema 
("L'interprétation des énoncés", en Politique et 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 31 

psychanalyse. y MP, 315, 317). ¡;:~ ~~b_o~ca~o~:~e~e~ir 
significa habitar el plano de mmanenc1_~ do·~-~-:-~~~.,~~~--s-~-~-: __ . 
~~-~ ···------~--T----·~------~¡¡· -------w~-~-----·ñ"""---·~"'""'··------u..---TC-á'Cle· Sfffúsma sm trazar cJa no se p~o llC:_~--~I[l ___ ., ___ ªf}~J~~J;_ U.-- --.. -- .. -------------------------~·--·"·,d---~-----------·---------"-~ 
ei · ina/HJ de slls >Í!(lll~c!\'rgs y slJ' s'J)\.§<!lic!¡¡~. 
· Pero eúeCtor no puede dejar de tropezar con una difi­
cultad. Ese dado puro al que accede el "deviniente" pare­
ce seleccionado de antemano por sus resonancias espe­
ciales con cierta situación de vida. Indudablemente, el 
espejo no remite aquí el deviniente a una imagen na:cisista 
de sí mismo; aquí su situación se repite o se refleJa, pero 
en el elemento no-redundante de una contemplación 
evaluativa de sí. Resta comprender cómo se anudan lo ín­
timo y el espectáculo; por qué, si la experiencia real supo-

~ ne la violencia y el azar de un encuentro, no por ello se 
>{) encuentra a alguien o algo. Precisamente para enfrentar 
'&: 1 dicha dificultad Deleuze forja el concepto de cristaL 

~ 
Los términos decisivos son desdoblamiento, intercam­

~bio~-frUliSceiiiTD!~e primera intención, la estructura 
jde int.eiCaril.bio que defi~e e_l cr~stal se establece en_t:e los 

• ... dos términos del devemr, mstltuyendo una relaciOn de 
'\ doble o de espejo que libera un~La relación de 

sujeto a objeto (el pequeño Hans ~aba~lo) resulta de 
entrada insuficiente para descnbu la situaciOn, que tmph­
ca un momento de indiscernibilidad donde el muchachito 
se ve padecer en el caballo, refleja sus propios afectos en 
las singularidades y los accidentes de este último (y recí­

procamente). Tale~~~~-·_yer~d ~~~----~.~~~es de ~na 
~_xp~r~~Jlf::t~.r~~-l_;~_:_l() ___ ~~?- .. P.~ .. r-~_"?-.~~~~--~--!:~_!.~!~Y.?~"~~p~uJe~~----
--pfeeX~-~~~!lJ_~ qlt~ abrirf~ .. ~~---~~~P:~r~--~I1i.~ .. f9IW:ª-§"'~h~!l1J9Pn.tL, 
cjll_e __ P~!:~!.~!E~~~-l~~~E!~~-~--~~1~--I:a,:-_!~.~:. Esta Iluswn de pre­
eXistencia viene solamente del hecho de que lo dado 
preformado de la experiencia posible precede el acceso a 
lo dado puro de la experiencia real, que sólo está constitui­
do de movimientos y diferencias de movimientos, de rela­
ciones de velocidad y de lentitud, de "imágenes-movimien­
tos". A partir de entonces, tampoco hay ya afectividad 



32 FRANc;OIS ZDUR4..BICHVILI 

exterior a lo dado, en el sentido en que un sujeto constitui­
do reaccionaría a lo que ve en función de sus sentimientos 
y sus convicciones: la afectividad no es ya separable de 
las potencias que corresponden a los movimientos en el 
plano. Se vuelve no sólo posible sino necesario decir, sin 
riesgo de antropomorfismo ni recurso a una empatía de 
ningún tipo, que los afectos son los del plano; en otros 
términos, que son las cosas mismas (porque sólo desde un 
punto de vista derivado podemos decir: son los efectos de 
las cosas sobre nosotros). "El trayecto se confunde con la 
subjetividad del medio mismo en la medida en que se refle­
ja en aquellos que lo recorren. El mapa expresa la identidad 
del recorrido y lo recorrido. Se confunde con su objeto, 
cuando el mismo objeto es movimiento." (ce, 81) 

~n co~sec:uen~_ia ... _ ~e _desconocen las investiduras 
afeCtivas -del ~ifj¿- ~~~~d~--se_~v-~p(~I ,ª~-ºPliiiiThnta a e nQa 
percepción objetiva y -Uña p1~óye~ción imaginaria, y no el 

· dcSdoblamiento de lo realeniré su adliáJ.fcfli<!:t~a 
imagen virtual (elptiviíegiodéíniño, su ejemplaridad en el 
análisis' de IOS devenires, viene solamente del hecho de 
que su experiencia no está todavía organizada por este­
reotipos o esquemas sensorio-motores). La estructura cris­
talina de la experiencia es que allí lo actual no está dado en 
su pureza sino reflejado inmediatamente en el psiquismo 
que recorre el plano: por ejemplo, el caballo visto por Hans 
en el devenir-caballo de este último. No hay un dado neu­
tro, independiente de nuestros devenires. La oposición de 
lo real y lo imaginario, de la cognición y del delirio es se­
cundaria, y no resiste el giro inmanentista del cuestio­
namiento crítico. 

Ese desdoblamiento cristalino de lo real instituye un 
"circuito interior" donde lo actual y su virtual no dejan de 
intercambiarse, de correr uno tras otro, "distintos pero 
indiscernibles" (D, 183; IT, 95, 108). Sobre él vienen a 
injertarse circuitos más amplios, constituidos por rasgos 
objetivos y evocaciones: otros tantos umbrales de proble-

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 33 

matización donde pueden comunicar, bajo la condición del 
pequeño circuito, los agenciamientos respectivos de Hans 
y del caballo de ómnibus: caída del caballo en la call~ 1 
prohibición de la calle y peligro; potencia y domesttcacwn 
del caballo 1 deseo orgulloso-humt!lado; morder 1 reststlr­
ser malo; etc. El contrasentido sería pensar que la visión 
desencadena la evocación: por el contrario. es ella la que 
procede del acoplamiento de un conjunto de rasgos obje­
tivos y de una imagen mental que se selecciOnan mutua­
mente. y ella se profundiza por retornos sucesivos al obje­
to donde un nuevo aspecto del objeto es revelado o pasa 
al,primer plano en resonancia con una nueva capa psíqui­
ca (IT, 62-66, 92-93). Por eso la obsesión del caballo es 
activa, y no desempeña el papel de una simple representa­
ción: el niño medita y evalúa todas las alturas variables de 
su situación precisamente explorando lo que puede el ca­
ballo, cómo se produce la circulación de sus afectos. .. 

En consecuencia, el cristal es esa serie de circuitos que 
proliferan a partir del desdoblamiento fundamental de lo 
real bien entendido; y, como dijimos, en él se ven lastra­
yectorias del deseo y su reacondicionamiento de" map_a en 
mapa. Pero en último análisis, ¿por qué vemos en el al tiem­
po? De un extremo al otro de su obra, Deleuze insist~ en la 
coexistencia o la contemporaneidad de dos temporahdades 
congénitamente heterogéneas: el encadenamiento 
cronológico de nuestros trayectos o de nuestras efectua­
ciones en un presente englobante, el pasado virtual o la 
eternidad paradójica (Aión) de los devenires que les co­
rresponden. Bergson había mostrado a qué atolladero con­
duce la costumbre de concebir el presente y el pasado en 
una relación de sucesión. sucediendo el pasado al presen­
te que ha dejado de ser, o precediendo al actual como an­
tiguo presente: porque el presente no puede ser en~onces 
más que una entidad estática que no pasa, y que stn em­
bargo uno imagina remplazada sin cesar por otra. Por lo 
tanto, hay que asumir hasta la paradoja la evidencia de 



34 FRANCOIS ZOURABICHVILI 

que el presente pasa: si pasa al tiempo que es presente. es 
porque el presente es contemporáneo de su propio pasa­
do (B, 54; DR, 111; IT, !06; encontramos este tema de la 

! contemporaneidad en el extraordinario concepto de "blo­
¡ que de infancia", Kplm, 141 y sigs.; MP, 202-203, 360). Así, 
t el desdoblamiento Q~)Q __ r"~_a.L~~g._Q~gio.hlarniento del tiem:.._ 

po. No obst;;nte~o basta con mostrar la imposibilidad de 
~·COñstituir el pasado a partir tan sólo del presente, la nece­
sidad de concebir el pasado como una segunda temporali­
dad que desdobla el presente (la cual, según otro argu­
mento de Bergson, condiciona la reactualización de los 
antiguos presentes en forma de recuerdos). No es posible 
dar cuenta plenamente del pasaje del presente a menos 
que se explique ese desdoblamiento por una escisión ince­
sante del tiempo: los presentes no se alinean unos a conti-

• ,., r.-. .• ""'"'-"'-•'-"-,'-• '''~'-', _,,,,-,,,.,_,_,,~~-· .. -~ 

nuación de lo_~_ otros _sin_o por_~~e _el pas;:t~_o _multiplica- sus 
capas en· ¡)iofuñ~ldád·;-toa~_s- nuéS_ff~f é_f~S~tt<i~iQii~ 

<:- cen- ellcáderiifSe __ S~ll--_,trqpJe;_z_{),~--e~-- -~~ --~-n-~,c() presente 
1 en~Íobant~, pen> baJo_ ~11- CQ_n,ti,~;¡d~ª-~----ªP~i~nfe=oper:an 
fiFdi_S-iribú-Ciolles d~ prob~~mas o de_situ~c!_on~s __ c}~_e}laC:en 
: pasar el present~. Volvemos aencontraiTá-muítipliCidad de 

his Cai)as psÍqUICas implicada en el descubrimiento plural 
del objeto: otros tantos mapas sucesivos percibidos en el 
cristal. Decir que el cristal nos hace ver el tiempo es decir 
que nos remite a su bifurcación perpetua. No es la síntesis 
de Chronos y de Aión, porque Chronos no es más que el 
tiempo de la actualidad abstracta, separada de su propia 
imagen virtual, la orden de sucesión de un siempre-ya­
dado. La síntesis es más bien la de Aión y de Mnemosina, 
de la temporalidad de lo dado puro, de los movimientos 
absolutos en el plano de inmanencia, y de la multiplicidad 
de las capas de pasado puro en que se escalona y se mul­
tiplica esa temporalidad. (Es así como, en sus libros sobre 
el cine, Deleuze no dice que la imagen-movimiento es abo­
lida por la imagen-tiempo, o régimen cristalino de la ima­
gen, porque el cine sigue siendo por definición 

EL vocABULARIO DE DELEUZE 35 

· tm" ento maquínico de imágenes-movimiento". pero "agencm . d' 
· te en la imagen-tiempo a manera de pnmera Imen-

persis d' · cambio . .. de una imagen que crece en tmenswnes; en 
sJOn · · d acuerdo 
1 cine de la imagen-movimiento a uno que, e 
¡=a . . 1 ~ 
con el ordinario sometimiento de la expenencJa a os en -
denamientos sensorio-motores, desprende lo actual de .. su 
doble virtual). Finalmente, Deleuze llama Cronosa esa sm-

. con el nombre del titán que devora a sus hiJOS, pues-
tesiS, · d d 

de igual modo el tiempo no deja e reanu ar Y toque, • .. 
recomenzar su división, encadenando solo por ntpturas 

(JT, 109). . d d 
. Por qué llamar "pasado puro" a esa temporah a por 

1 :emás descrita como síntesis instantánea de la espera 
o (A'' )? "Puro" y la verificación, infinitivo de una cesura 10n_ . 

califica el pasado que sólo es pasado, va;e decu, que n?, 
es un antiguo presente, "'"pasado que Jam~s fue presente 
(DR. 111). No se define de manera relativa respecto del 
actual presente, sino absolutamente, respecto del pre­
sente del que es el pasado o el haber-sido (así es como 
hay que comprender ]a fórmula: "el pasado no sucede al 
presente que ha dejado de ser, coexiste con el presente 

f " ¡·r. ¡ 06) Bergson lo llamaba "recuerdo del pre-que ue • , . 
sente": no el pasado en que se convertirá ese presente, 
sino el pasado de ese presente. Es pasado co~~ ~lemen­
to en el cual pasa el presente, y no por~ue rem_Itina a una 
anterioridad en una relación cronológica. Es Importante 
ver bien que esa invocación del pasa~o puro, en Deleu~e, 
remite a una problemática del devenu, no de la memona. 
En nombre de los devenires~ Deleuzedes:pachaconlas 

c-lll~nos Vací~S-~a-s·_p-reOé_u_P~~!''?.~~-~~-~-~.-hX§.!Pn .. a.y2~-J10rxe'"'~ 
nir (P, 208-20CJ). . " 

-- **'*-'El CciiíCepto de cristal envuelve una ~~valuacwn 
de la metáfora, a su vez inseparable de una cntl~a Y de un 
reacondicionamiento del concepto de imaginarlo. Recor­
demos el esquema de base: no una segunda_imagen que 
vendría a reforzar a otra. sino el desdoblamiento de una 



36 
F'RANCOIS ZoURABICHVll..I 

sola imagen en dos partes que remiten originariamente 
una ~ !a otra. Sin duda, Freud tiene razón de creer que la 
relacton del pequeño Hans con los caballos concierne a 
otr~ cosa que a estos; pero no en el sentido en que él lo 
entiende. El mundo en su riqueza y su complejidad no es la 
Caja de r:sonancia de una única y misma historia (Edipo) 
smo el cnstal proliferante de trayectorias imprevisibles. La 
tnte:pr~tación metafórica del psicoanálisis, pues, debe ser 
sustitUida por un desciframiento literal, "esquizo-analíti­
co" ·Vemos que "literal" no quiere decir adhesión a lo ac­
tual puro (como si, por ejemplo, la no-metaforicidad de la 
esc~itu~a de Kafka significara que se agota en su conteni­
do flccmnal). Sin embargo, la identificación de Jo imagina­
r~o co~ lo I:real no permite comprender que una ficción 
hterar~a: mas allá de la alternativa de la representación 
metafonca de lo real y de la evasión arbitraria en el sueño, 
pued_a ser una experiencia, un campo de experimentación. 
A la m_versa, lo real opuesto a lo imaginario aparece como 
un honzonte de puro reconocimiento, donde todo es como 
ya cono~ido, Y casi no se distingue ya de un estereotipo, 
de una stmple representación. En cambio, si se remite lo 
imaginario como producción o creación al par actual-vir­
tual en su régimen llamado ·cristalino, resulta indiferente 
que lo actual sea vivido o forjado (imaginado). Porque el 
desglose conceptual ya no es el mismo: Jo que se ve 
sobre una pantalla de cine, lo que un escritor narra 0 
describe, lo que un niño imagina en la exploración de 
sus goces Y sus pavores, es actual -o dado- de la mis­
ma maner~ que una escena ''real". Lo importante es en­
tonces el ttpo de relación que lo actual mantiene con un 
eventual elemento virtual. Hay metáfora cuando lo ac­
~ual supuestamente recibe su verdadero sentido de otra 
Imagen, que se actualiza en ella pero podría actualizarse 
por sí misma (tipo de escena primitiva o fantasma -el 
fondo de la metáfora es el recuerdo). Hay sueño cuando 
las sensaciones del que duerme no se actualizan en una 

~ VOCI\BULARIO DE DELEUZE 
37 

. en sin que ésta, a su vez, se actualice en otra, y así 
nnag , d · 

sivamente en un conjunto homogeneo en evemr suce ,1 . h . 
que desborda toda metáfora (IT, 78). Por u llmo, ay c~~-
tal cuando lo actual, vi vi do o imaginado, es m separa e 
de un virtual que le es ca-originario, de ~al manera_ que 
puede hablarse de "su propia" imagen virtual. La Ima­
gen se divide en sí misma, en vez de actualizarse en otra, 

0 de ser la actualización de otra. _ . . . 
Este desplazamiento del par real-llllagmano (o real-mea!) 

hacia el par actual-virtual quita toda consistencia a la obj~­
ción de quien se asombrara de que Deleuze pueda pasar sm 
transición de los niños a los artistas ("a su manera, el arte 
dice lo que dicen los niños", ce, 86; lo que no significa, 
como constantemente lo recuerda, que los niños sean artis­
tas). Si el cristal disuelve la falsa oposición entre lo real Y lo 
imaginario, debe darnos a la vez el verdadero conc~pto de 
¡0 imaginario y el verdadero concepto de lo real: por ejemplo 
la literatura como ficción efectiva, producción de imágenes 
pero también producción real o de real, ~eliri? de imagi~a­
ción articulado a la realidad de un devemr, gmado Y sancto­
nado por ella (véase el Kafka). Porque si lo imaginario no se 
opone ya a lo real, salvo en el caso de la metáfora o de la 
fantasía arbitraria, lo real, por su lado, no es ya actuahdad 
pura, sino "coalescencia", según la palabra de Bergson,_ ~e 
virtual y de actual. El cristal de una obra o de una obseswn 
infantil hace ver lo real en persona precisamente por las vías 

de lo imaginario. 
Tal vez podamos comprender mejor ahora lo que signifi­

ca literalidad. Una vez más, toda la cuestión está en la natu­
raleza extrínseca o intrínseca del lazo de lo actual y lo vir­
tual: representación de una escena o trazado de un devenir. 
Ocurre que la literalidad no es el sentido propio ("no hay 
palabras propias, no hay tampoco metáforas", D, 9): el cns­
tal, al aquejar de abstracción la dualidad real-imaginario, tras­
torna al mismo tiempo el reparto supuestamente originario 
de Jo propio y lo figurado. Como para el par del sujeto Y el 



38 
FRAN<;OL.~ ZouRAnicHVJu 

objeto, debemos decir: las propiedades no están distrib . 
das de anteman 1 d. · . , UI­. o, a tstmcwn de lo propio y lo figurado no 
se establ~ce smo en lo dado (distribución sedentaria fals 
mente onginaria) L 1 . ' a-b · 0 vemos: CJOS de predicar una fijació 
~ t tust ds~bre el uso propio de las palabras, la postura d~ 
Il:ra 1 a . conduce _al más acá de lo propio y lo figurado -

p no de mmanencia o de univocidad donde 1 d. 
presa d d . e Iscurso 

, ~ sus evemres, tiene poco que temer de pasar o; 
metafonco ante espíritus "sedentarios". p 

Cuerpo sin órganos (CsO) 

d * "Más a~l~ del organismo, pero también como límite 
el cuer~o VIVIdo, está lo que Artaud descubrió y 11 . -. 

cuerpo sin , o- 'E amo. . , oroanos. 1 cuerpo es el cuerpo Está solo y 
necesita organo El no . s cuerpo nunca es un organismo.' Los 
~r:amsmos son los enemigos del cuerpo. El cuer o sin 
o:ba~~s no se opone tanto a los órganos como a es:orga 
mzacw? de los. órganos que se llama organismo. Es u~ 
cuerpo mtenso, mtensivo. Está recorrido por una ond 
en el cuerpo traza niveles o umbrales según las vari:c1~~ 
nes d~ su amplitud. Por lo tanto, el cuerpo no tiene ór a-
nos:!mo umbrale~ o niveles." (FB-LS, 33) g 

La distmcwn de dos conJ· untos e]¡' . . · · mcos a pnmera 
VISta convergentes, "perversidad" de C ]] 
" · f · , arra y esqmzo rema de Artaud · ~ . d r , , permite en Loglca del sentido 

es mdar la categ?na de cuerpo sin órganos que Deleuze 
reproch~ ya al psicoanálisis haber desdeñado: a la fra -
:entacmn.de su cuerpo y a la agresión física que las pal!-

ras ~edu~I~as a sus valores fonéticos le hacen padecer el 
esqmzofremco responde por sus "gritos-hálitos" sohÍ 
dura de las palabras o las sílabas vueltas indescomp~nible~­
a.la ~ue corresponde un vivido nuevo de un cuerpo len , 
sm organos distintos. El CsO, como lo abreviará co~sta~~ 

~ voo.BULARIO DE DELEUZE 39 

temente Mil mesetas, es por tanto una defensa activa y 
eficaz. una conquista propia de la esquizofrenia, pero que 
opera en una zona llamad~ de "profundidad" donde la or­
ganización de '"superflcte , que garantiza el sentido man­
teniendo la diferencia de naturaleza entre cuerpo y pala­
bras, de todos modos está perdida (LS, series 13' y 27'). 

Al respecto, El anti-Edipo representa un giro: allí, la 
idea de cuerpo sin órganos es retrabajada en función de 
un nuevo material clínico de donde se desprende el con­
cepto de "máquinas desean tes", y adquiere una compleji­
dad que, tras el tema de la tmivocidad y de la distribución 
nómada, permite a Deleuze enfrentar una segunda vez el 
problema mayor de su pensamiento: ¿cómo articular, más 
allá de Bergson, las dos dinámicas inversas y sin embargo 
complementarias de la existencia, la actualización de for­
mas por un lado, la involución que consagra al mundo a 
realizar redistribuciones incesantes por el otro3? (Este pro­
blema será enfrentado una tercera vez, con el concepto de 

ritornelo.) 
*** La rectificación recae en este punto: el CsO no se 

opone tanto a los órganos como al organismo (funciona­
miento organizado de los órganos donde cada uno se en­
cuentra en su lugar, asignado a una función que lo identi­
fica). El Csü no es ya una entidad específicamente 
esquizofrénica, sino el mismo cuerpo del deseo cuya expe­
riencia extrema hace el esquizofrénico, él, que ante todo es 
el hombre del deseo, porque en suma sólo padece la inte­
rrupción de su proceso (toda una parte de El anti-Edipo 
está consagrada a deslindar esa dimensión de un proceso 
esquizofrénico distinto del derrumbe clínico). Ciertamen­
te, el CsO remite a lo vivido corporal, pero no a lo vivido 

.). Alain Badiou habla atinadamente del "movimiento de dos 
movimientos": véase "L'ontologie vitaliste de Deleuze", Court traité 
d'ontologie provisoire, París. Le Seuil, 1998, págs. 63-64. [Breve tratado 
lle ontología transitoria, Barcelona, Editorial Gedisa, 2002.] 



40 
FR4NI(OL':> ZDURABICHVIU 

ordinario descrito por los fenomenólogos; tampoco con­
cierne a un vivido raro o extraordinario (aunque algu­
nos agenciamientos puedan alcanzar el CsO en condi­
ciones ambiguas: droga, masoquismo, etc.). Es el "límite 
del cuerpo vivido", "límite inmanente" (MP, 186, 191) en 
la medida en que el cuerpo recae en ellos cuando está 
atravesado de "afectos" o de '"devenires" irreductibles 
a los vividos de la fenomenología. Tampoco es un cuer­
po propio, puesto que sus devenires deshacen la inte­
rioridad del yo (MP, 194,200, 203). Siendo impersonal, 
no por ello deja de ser el lugar donde se conquista el 
nombre propio, en una experiencia que excede el ejerci­
cio regulado y codificado del deseo "separado de lo que 
puede". Si el CsO no es el cuerpo vivido sino su límite, 
es porque remite a una potencia insoportable como· tal, 
la de un deseo siempre en marcha y que jamás se deten­
dría en formas: la identidad producir-producto (ACE, 
10-14; estas páginas no se comprenden plenamente sino 
sobre el fondo de polémica implícita con el cap. Q, 6 de 
la Metafísica de Aristóteles). Por eso no hay experien­
cia del CsO como tal, salvo en el caso de la catatonia del 
esquizofrénico. Es comprensible la ambivalencia a pri­
mera vista desconcertante del cuerpo sin órganos: con­
dición del deseo, lo cual no impide que sea "modelo de 
la muerte", envuelto en todo proceso de deseo (ACE, 14 
y sobre todo 393; toda sensación envuelve la intensi­
dad= O precisamente también en este sentido, ACE, 394; 
FB-LS, 54). El Csü, respecto de los órganos, es a la vez 
"repulsión" (condición sin la cual un organismo se se­
dimentaría, de tal modo que la máquina no funcionaría) 
y "atracción" (los órganos-máquinas se inscriben sobre 
el CsO como otros tantos estados intensivos o de nive­
les que lo dividen en sí mismo) (ACE, 394). O incluso: 
instancia de anti-producción en el corazón de la pro­
ducción (ACE, 14-15). Tal es la articulación frágil -ya 
que roza por naturaleza la autodestrucción- de los dos 

stJLARIO DE DELEUZE 41 
:ELVOO 

- dos m a~ s arriba articulación llamada · rnos evoca ' . . 
dinamis., d real de deseo, o de vida (al mtsmo tiempo 
producclOnd e 'ué una máquina deseante "sólo mar­

compren e por q 
se . ~ d ") 

descompomen ose . cba 

Desterritorialización (y territorio) 

* "La función de desterritorializaci?n: _D .~s el movi-
. 1 cual 'se' abandona el terntono. (MP, 634) 

nuento por e . s ecto de la marca cuahta-

"_El ~erri1t:~::~ ~~t!::;:::oa~~e~ritorio. Las funciones en 
uva, es . . eras ante todo suponen una ex­
un territono no son ~nm t rr'I.ton" o Realmente es en este 

· · d d que constituye e · . 
pres~vi a el territorio y las funciones que allí se eJer-

ntldo como ' · · · "' La 
se d d la territonal¡zacion. on pro uctos e . d 
e en_. s_ r ción es el acto del ritmo vuelto expre~Iv~, o : 
terntona Iza d d" s convertidos en cuahtattvos. los componentes e me IO 

(MP, 388) . · , " ologismo apa-** El término "desterritoriahzacwn , ne . , 
. . Ed" desde entonces se extendiO am-

rectdo en El antz- . zp~, humanas Pero por sí solo no 
l. te en las Ciencias · . 

p Iam_en su si nificación es vaga filen­
constituye un ~-oncept~o~ tres e~ementos: territorio, tierra 
tras no se 1~ r~ Ier~, a o . en su versión acabada 
y reterritonahzacwn, conJu_nto que¡ S distingue una 

1 pto de ntorne o. e 
forma e co_nce_, . ue consiste en reterrito­
desterritoriahzacwn relatzva, qb. arde territorio (pero de­
rializarse de otra manera, en caro I hay un término o fin al 

. b · puesto que no 
vemr ~o es cam Iar; habría cierta diferencia con Foucault); 
devemr; tal v~z a~u¡I· . ~n absoluta que equivale a vivir 

d sterntona tzac1o ' . 

~nu::a J~nea ab~tracta o d:~~~: ~~v~:~~:i~:~::~=~:~: 
en compensacwn todo e 1 dominio de la reterri-

d 0 tal nos sustrae a . ~ , 
toma o c?,m ~ , 1 to de "contra-efectuacwn' torializacwn: vease e concep 



42 
FRANC:OIS ZOURABICHVILI 

del acontecimiento, LS, serie 21 a, y la pregunta "¿qué ha 
ocurrido?", MP, meseta 8). Tal es el esquema que más o 
menos prevalece en El anti-Edipo, donde 
"desterritorialización" es sinónimo de "decodificación". 
Sin embargo, ya se plantea el problema de la 
"reterritorialización", que conduce al tema polémico de la 
"nueva tierra", siempre por venir y siempre por construir, 
contra toda tierra prometida o ancestral, reterritorialización 
arcaica de tipo fascista (AlE, 376-384, 306-307). 

En Mil mesetas el esquema se complica y se afina. alre­
dedor de una acentuación de la ambivalencia de la rela­
ción con la tierra -profundidad de lo Natal y espacio 
liso del nomadismo- que, desde entonces, también afecta 
al territorio. No sólo la rigidez del código ya no da cll.en­
ta de todos los tipos de territorio, sino que la 
reterritorialización en adelante es plenamente asumida 
como el correlato de toda desterritorialización, una vez 
que digamos que no se efectúa ya necesariamente sobre 
un territorio, hablando con propiedad, sino, cuando es 
absoluta, sobre una tierra no delimitada: agenciamiento 
nomádico, desierto o estepa como territorio paradójico, 
donde el nómada "se reterritorializa sobre la propia 
desterritorialización" (MP, 473; la diferencia relativo­
absoluto corresponde a la oposición de la historia y del 
devenir, ya que la desterritorialización absoluta es el 
momento del deseo y el pensamiento: QPh, 85). Este 
desplazamiento de acento abre la senda al concepto de 
ritornelo. 

***Tomando en préstamo a la etología más que a la 
política, el concepto de territorio implica por cierto el 
espacio, pero no consiste en la delimitación objetiva de 
un lugar geográfico. El valor del territorio es existencial: 
circunscribe para cada uno el campo de lo familiar y de 
lo vinculante, marca las distancias con el otro y protege 
del caos. La investidura mínima del espacio y el tiempo 
implica esa delimitación, inseparablemente material (con-

EL vocABULARIO DE DELEuZE 43 

· cia de un "agenciamiento"; véase esta palabra) Y 
s1sten . " · ") El 
afectiva (fronteras problemáticas de mi potencia . 

do territorial distribuye un afuera y un adentro, a traza . 
Percibido pasivamente como el contorno In toca-veces . d .. 

ble de la experiencia (puntos de angu~tla, e verguenza, 
de inhibición), otras frecuentado activamente c~mo _su 

¡" de fuga por tanto como una zona de expenencia. 
mea , . . , d l , d' 

En El anti-Edipo, el territorio ~o-se dis~~ngu1a e ~o I-

porque ante todo era un indiCIO de fiJeza y de cierre. go, " 
En Mil mesetas, esa fijeza no expresa ya ma~ que "un_a 

!ación pasiva con el territorio, y por eso aqm este ulti-
re · · (396)" 

0 se convierte en un concepto d1stmto : marca 
m d" d constituyente de un ámbito, de una mora a , no . e un 
sujeto, el territorio designa las relacio~es de prop:edad 

0 de apropiación, y de manera c~~co~"1tante _de_ d1st,7n-
_ en lo que consiste toda identiftcacwn subJetiva; un c¡a, l b 

tener más profundo que el ser" (MP, 387). E , nom re 
propio, el yo sólo adquieren sentido en funcion de un 
" ío" 0 de un "en mi casa" (MP, 393, 629). Este valor de 
a;opiación es solidario de un devenir-expr_esi_vo de ~as 
cualidades sensibles, que entran como vanac1ones In­
separables en la composición de un ritor~l~Zo, ya que la 
marcación de las distancias -punto deciSIVO~ res~lta, 
incluso entre los animales, anterior a toda functonahd~d 
(MP. 387-397; QPh, !74). El territorio, en consecuenc1a, 
es la dimensión subjetivante del agenciamtento; a tal 
punto sólo hay intimidad afuera, ~~ cont~cto con u_n 
exterior, surgida de una contemplacton previa a to~a di­
visión de un sujeto y un objeto (véase "Corte-flujo" Y 
"Plano de inmanencia). Deleuze había tematizada pnme­
ro este tener primordial con el nombre de "hábit_o" o 
"contemplación (DR, 99-! 08). El concepto ha camb1ado, 
como lo testimonia la distinción de los medzos Y los te­
rritorios (MP, 384-386). Tomado en la lógica MI 
ao-enciarniento y el ritornelo, el motivo del tener contn­
b~ye en adelante a la definición del problema práctico 



44 FRAN<;OLil ZouRABICHVILI 

esencial, abandonar el territorio: ¿qué relación con lo 
extraño, qué proximidad del caos soporta el territorio? 
¿Cuál es su grado de cierre o, por el contrarío, de per­
meabilidad (tamiz) al afuera (líneas de fuga, puntas de 
desterritorialización)? No todos los territorios son igua­
les, Y su relación con la desterritorialización, como ve­
mos, no es de simple oposición. 

Devenir 

* "Devenir nunca es imitar, ni hacer como, ni adaptarse 
a un modelo, así fuera de justicia o de verdad. No hay un 
término del que se parta, ni uno al que se llegue o se deba 
llegar. Tampoco dos términos que se intercambian. La pre­
gunta ''¿cómo estás?*" es particularmente estúpida. Por­
que a medida que alguien deviene, lo que él deviene cam­
bia tanto como él mismo. Los devenires no son fenómenos 
de i~itación, ni de asimilación, sino de doble captura, de 
evolución no paralela, de bodas entre dos reinos." (D, 8) 

** Devenir es el contenido propio del deseo (máquinas 
deseantes o agenciamientos): desear es pasar por 
devenires. Deleuze y Guattari lo enuncian desde El anti­
Edipo, pero sólo lo convierten en un concepto específico 
a partir del Kafka. Ante todo, devenir no es una generali­
dad, no hay un devenir en general: no es posible reducir 
este concepto. herramienta de una clínica fina de la exis­
tencia concreta y siempre singular, a la aprehensión extática 
del mundo en su flujo universal-maravilla filosóficamente 
hueca. En segundo lugar, devenir es una realidad: los 

* Qu'est-ce que tu deviens? en el original. Nuestro saludo se dice 
habitualmente en francés de ese modo, literalmente: "¿qué devienes?". 
[N. del T.] 

~VOCABULARIO DE DELEUZE 
45 

devenires, lejos de entrar en el ámbito del sueño o de lo 
imaginario, son la consistencia misma de lo real (sobre este 

unto, véase "Cristal de tiempo"). Para comprenderlo bien, 
~s importante considerar su lógica: todo devenir forma un 
"bloque", en otras palabras el encuentro o la relación de 
dos términos heterogéneos que se "desterritorializan" 
mutuamente. Uno no abandona lo que es para devenir otra 
cosa (imitación, identificación) sino que otra manera de 
vivir y de sentir asedia o se envuelve en la nuestra y las 
"hace fugar". La relación, por lo tanto, moviliza cuatro tér­
minos y no dos, repartidos en series heterogéneas entrela­
zadas: cuando x envuelve a y deviene x', mientras que y 
tomado en esa relación con x deviene y'. Deleuze y Guattari 
insisten constantemente en la recíproca del proceso y su 
asimetría: x no "deviene" y (por ejemplo animal) sin que y 
por su cuenta no devenga otra cosa (por ejemplo escritu­
ra, o música). Aquí se mezclan dos cosas que no hay que 
confundir: a) (caso general) el término encontrado es aca­
rreado en un devenir-expresivo. correlato de las intensida­
des nuevas (contenido) por las cuales pasa el término 
encontrante, de acuerdo con las dos caras de todo 
agenciamiento (véase el tema "uno no deviene animal sal­
vo molecular", MP, 337); b) (caso restringido) la posibili­
dad de que el término encontrado sea a su vez encontrante, 
como en los casos de ca-evolución, de manera que un do­
ble devenir tiene lugar de cada lado (véase el ejemplo de la 
avispa y la orquídea, MP, 17). En suma, el devenir es uno 
de los polos del agenciamiento, aquel en que contenido y 
expresión tienden a lo indiscernible en la composición de 
una "máquina abstracta" (de ahí la posibilidad de conside­
rar como no-metafóricas formulaciones como: "escribir 
como una rata que agoniza", MP, 293). 

*** Kafka y Mil mesetas presentan una jerarquía de 
los devenires. Esta jerarquía, no menos que la lista qne ella 
ordena, sólo puede ser empírica, al proceder de una eva­
luación inmanente: animalidad, infancia, feminidad, etc., 



46 
FRANCOIS ZOURABICHVU.I 

no tienen ningún privilegio a priori, pero el análisis com­
prueba que el deseo tiende a investirlos más que cualquier 
otro ámbito. No bastaría con observar que son otras tan­
tas alteridades respecto del modelo de identificación ma­
yoritaria (hombre-adulto-varón, etc.), porque en modo al­
guno se proponen como modelos alternativos, como 
formas o códigos de substitución. Animalidad, infancia, 
feminidad valen por su coeficiente de alteridad o de 
desterritorialización absoluta, abriendo a un más allá de 
la forma que no es el caos sino una consistencia llamada 
"molecular": entonces la percepción capta variaciones in­
tensivas (composiciones de velocidad entre elementos in­
formales) más que un recorte de formas (conjuntos 
"molares"), mientras que la afectividad se emancipa de sus 
cantinelas y sus atolladeros ordinarios (véase "'Línea de 
fuga"). Pongamos el ejemplo del animal: como tal, no es 
ese individuo domesticado y vuelto familiar que puede 
añadirse a los miembros de la familia; inseparable de una 
banda incluso virtual (un lobo, una araña cualesquiera), 
no vale sino por las intensidades, las singularidades, los 
dinamismos que presenta. La relación inmediata que tene­
mos con él no es la relación con una persona, con sus 
coordinadas identificatorias y sus cargos; ella suspende 
el recorte dicotómico de los posibles, el reconocimiento de 
formas y funciones. No obstante, la misma posibilidad de 
anudar una relación familiar con el animal, o de asignarle 
atributos mitológicos, indica un límite de la relación con el 
animal desde el punto de vista de la desterritorialización 
(Kplm, 66-67; MP, 294). Entre los tipos de devenires, el 
criterio de selección no puede ser más que un fin inmanen­
te: ¿en qué medida el devenir, en cada caso, quiere ser él 
mismo? Devenires-niño y devenires-mujer parecen así con­
ducir más lejos que los devenires-animales, porque tien­
den hacia un tercer grado donde el término del devenir ni 
siquiera ~s asignable, hacia una "asignificancia" que ya 
no se presta al menor reconocimiento o interpretación, y 

EL voCABULARIO DE DELEUZE 
47 

- é ?" '"·cómo anda eso?", ntas "·qu ocurre .. G 
donde las pregu d. "t definitivo sobre "¿qué significa · en un aseen 1en e 
adqmer ·- . to al sentido sino por el contra-

?"· no el renunc1am1en • . , t. 
eso. . d . .d d en un rechazo de la confuswn sen 1-

. SU pro UCt!Vl a , . d 1 
no . . . . , - de la distribución sedentana e as pro~ 
do-slgmflcacwn y do aunque aquí no haya m 

iedades. Este tercer _gra. , a "devenir-
p . ón dialéctica m· sen e cerrada, se llam . " 
progreSl . 1 lar" "devenir-imperceptlble , . , "devenu-mo ecu • 
mtenso , 1 d , (véase, Kplm, caps. 2 y 4; MP, "devemr-todo-e -mun o 
meseta 10). 

Distribución nómada (o espacio liso) 

. , d abundeo e incluso de * "Es una distribucwn e vag d 
1 'd rrio' donde las cosas se despliegan sobre to a ~ex-

e~, ' nívoco no compartido. No es e ser 
tenswn de un Ser u , n la/ exigencias de la representa­
que se comparte segu se re arten en él en la: 
ción, sino todas las cosas que U p T d ) , (DR 54) 

. ocidad de la simple presencia ( no- o o. 'd 
um v t' n espacw e erra o Y ** La diferencia entre compar u u . . . 1 h -

. acio abierto, entre dlstnbmr a os o~ 
repartlrse en un esp d·v,·dido en partes y dls-

. 0 desde entonces 1 . 
bres un espacl . indiviso primero tiene 
tribuir los hombres en un espac~~go antes de significar la 
un sentido pastoral (el nomos gn , t . DR 54 y 

. . la actividad de hacer pas ar. , 
lMeyP., ~~!)te.:::;:~: Deleuze por metáfora a la diferenciad~ 

' . ¿ . to creador y representattvo. 
dos estados del pensamien s~ vez los dos valores socio-
Claro que no, puesto q(ue ~os de existencia nomádica y 
históricos del nomos mo . el pensa-

d taria) implican esta diferencia. Ocurr~ que 1 
se en lo más íntimo de Sl mismo por e 
miento es afectado en f . , de espacios abstractos a 
espacio, y se elabora ,~n ~ndclos~ o según un mixto varia-

"!' s" y otras estna o • . . , 
veces lSO , 1 h bilitación de la distmcwn ble de ambos (vease a re a 



48 
FR.ANCOIS ZOURABICHVIU 

leibniziana del spatium y de la extensio, primer esbozo de 
los dos espacios, pero que se prolongará en el concepto 
de "cuerpo sin órganos": DR, 293-314; MP, 189). Se re­
dactará entonces una lista no cerrada de "modelos" con­
cretos donde la distinción se encuentra en obra: tecnoló­
gico, musical, matemático, etc. (MP, meseta 14). 

*** ¿Por qué la filosofía está concernida en lugar pri­
mordial? 

Algunas personas se imaginan los problemas eternos, 
y los conceptos ya dados, dispuestos en un cielo donde 
sólo deberíamos ir a buscarlos: estas personas razonan en 
función de una distribución sedentaria o fija. O incluso: 
nosotros creemos que el pensamiento avanza según un 
orden de despliegue progresivo; nos imaginamos a todos 
los grandes filósofos desde Platón compareciendo ante el 
tribunal de LA verdad. Como si existiera una distribución 
objetiva exterior a toda distribución singular: una creencia 
semejante tiene que ver con la trascendencia. Por otro lado, 
a nuestro juicio las ideas están destinadas a ámbitos, las 
significaciones a objetos que indican su uso "propio" y la 
posibilidad de un uso "figurado" (como si por ejemplo el 
sentido de las palabras "enfermedad" o "prisión" se ago­
tara en la referencia a los estados de cosas físicas que 
sirven para designar). Al desconocer la índole intrínseca­
mente nómada del sentido, al negarle los derechos a un 
desvío literal, le estamos asignando cercados, y nuestros 
actos de comprensión están totalmente penetrados por un 
registro implícito que en el mejor de los casos nos hace 
juzgar impotentes, en el peor malhonestas, las migraciones 
semánticas que la filosofía reclama, llevada por una nece­
sidad y un rigor que le es propio: por ejemplo, los usos no-

~ientíficos de una idea. cientí~~a (como si la ciencia misma, 
en sus momentos de mvencton. no practicara de manera 
asidua y legítima tales importaciones ... ). 

Muy diferente es el pensamiento que afirma resueltamen­
te el azar: no porque oponga a la necesidad los derechos de 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 49 

una fantasía arbitraria (nadie como Deleuze fue sensible 
al tema de la necesidad y buscó su concepto más allá de 
todas las ideas recibidas: PS, 24-25, 116 y sigs.; DR, 181-
182); pero esta afirmación es la prueba que la desprende 
de la engañifa de una necesidad buscada en la relación 
con un reparto originario y trascendente, que el pensa­
miento no puede más que postular (ilusión sedentaria del 
fundamento) (LS, series 10' y 12'). El espacio sin reparto 
de los golpes de dados de la distribución nómada mues­
tra también en qué sentido hay que entender el Uno se­
gún Deleuze: sin contracción respecto de la multiplicidad 
de las redistribuciones, impidiendo cada una que se cie­
rre sobre sí misma y que ceda al espejismo del Uno retira­
do y compartido, línea de fuga o de desterritorialización 
que afecta íntimamente a todo modo de ser o de existen­
cia particular (no tiene sentido inferir una primacía del 
Uno sobre lo múltiple en Deleuze). Es en este sentido 
como el nómada se define no tanto por sus desplazamien­
tos, como el migrante, como por el hecho de habitar un 
espacio liso (desierto o estepa; MP, 472). En definitiva, el 
espacio liso es el plano de inmanencia o de univocidad 
del ser (QPh, 39). 

Empirismo trascendental 

* "La forma trascendental de una facultad se confunde 
con su ejercicio disjunto. superior o trascendente. Tras­
cendente no significa en modo alguno que la facultad se 
dirija a objetos fuera del mundo, sino por el contrario que 
capta en el mundo lo que la concierne en forma exclusiva, 
y que la hace nacer en el mundo. Si el ejemplo trascenden­
tal no debe ser calcado sobre el ejemplo empírico es preci­
samente porque aprehende lo que no puede ser captado 
desde el punto de vista de un sentido común, el cual mide 



50 FRANc;oiS ZoURABICHVILI 

el uso empírico de todas las facultades según lo que co­
rresponde a cada una en la forma de su colaboración. Por 
eso lo trascendental por su cuenta está sometido a un 
ámbito superior, único capaz de explorar su campo y sus 
regiones, ya que, contrariamente a lo que creía Kant, no 
puede ser inducido de las formas empíricas ordinarias tal y 
como aparecen bajo la determinación de un sentido co­
mún." (DR. 186) 

**El problema más general de Deleuze no es el ser sino 
la experiencia. Es en esta perspectiva, crítica o trascenden­
tal, como son encarados Bergson y Nietzsche. Ambos es­
tudios tienen un diagnóstico en común: Kant supo crear la 
cuestión de las condiciones de la experiencia, pero el 
condicionamiento que invoca es el de la experiencia pÓsi­
ble y no real, y permanece exterior a lo que él condiciona 
(NPh, 104; B, 17). Y apelan a la misma radicalización de la 
cuestión: pensar "condiciones que no sean más amplias 
que lo condicionado", asunto de un "empirismo superior" 
(NPh, 57; B, 17, 22; y ya en "La concepción de la diferencia 
en Bergson", ID, 49). Paralelamente, Deleuze expone a tra­
vés de Nietzsche y Proust una "nueva imagen del pensa­
miento", alrededor de la idea de que "pensar no es innato, 
sino que debe ser engendrado en el pensamiento" (DR, 
192): de aquí proceden los temas de lo involuntario, de la 
violencia de los signos o del encuentro con lo que fuerza a 
pensar, y el problema de la necedad elevado a lo trascen­
dental (NPh, 118-126; PS, 115-124). Todos estos temas son 
retomados en Diferencia y repetición (94, 180-200, 364), 
aumentados por un nuevo argumento: el error de Kant es 
haber "calcado" lo trascendental sobre lo empírico" dán­
dole la forma de un sujeto consciente correlacionado con 
la de un objeto (DR, 176-177; 186-187; LS, 119). Es enton­
ces cuando se rehabilita la doctrina de las facultades (tex­
to más arriba, y PS, 121), mientras que se enuncia la idea· 
de un c~mpo trascendental impersonal, constituido por 
singularidades preindividuales (LS, 121, 133). 

EL voCABULARIO DE DELEUZE 51 

¿Y el espinozismo de Deleuze? ¿No procede de una 
inspiración muy distinta, ontológica, ya que allí inter­
viene la famosa tesis de la univocidad del ser? Deleuze 
observa que la paradoja de Spinoza es poner el 
empirismo al servicio del racionalismo (SPE, 134), y cons­
truir un plano de experiencia pura que pronto, con el 
nombre de "plano de inmanencia", coincide con el cam­
po trascendental reacondicionado (MP, 310-311; SPP, 
cap. VI; QPh, 49-50; la lógica del ser unívoco, donde 
cada ente, pura diferencia, sólo se mide con los otros en 
la relación con su propio límite, se emparenta con la de 
la doctrina de las facultades). Deleuze puede entonces 
volver a Bergson y leer el comienzo del primer capítulo 
de _Materia~ memoria como la instauración de tal plano 
de mmanenc1a (IM, 83-90; QPh, 50). Pero ¿por qué pare­
ce deslizar con tanta facilidad del estilo trascendental al 
ontológico, invocando por ejemplo el "puro plano de 
inmanencia de un pensamiento-Ser, de un pensamiento­
Naturaleza" (QPh, 85)? Esta impresión viene de que no 
hay ya un Ego originario para señalar una frontera entre 
los dos discursos 4

• Sin embargo, no se vuelve a una 
teoría dogmática del en-sí del mundo, mucho menos a 
una forma de intuición intelectual en el sentido kantiano: 
simplemente, la inmanencia ha salido de las fronteras 
del sujeto, mientras que el en-sí no es más que el de la 
diferencia, cuyos grados recorre el sujeto, derivado y 
nómada (lógica de la disyunción inclusiva; sobre esta 
conversión, véase IT, 110; y sobre la intuición, véase 
"Plano de inmanencia"). Se ha vuelto indiferente hablar 

4. És~e sería elluga~ para desa~ollar la divergencia de Deleuze respecto 
de Hetdegger (de ongen cattestana, la exigencia de correlacionar el ser 
con _la experiencia ~s renovada y radicalizada por Husserl; es 
prectsat_Dente c?n Hetdegger como, por primera vez, la experiencia 
qu_e _vah.da el ~tscurso ontológico deja de ser transferida a un sujeto 
ongmano y, stmultáneamente, deja de depender de una "evidencia"). 



52 F'RANs:oiS ZouRABICHVILI 

en uno u otro estilo: la ontología de lo virtual o de las 
singularidades no es otra cosa que la herramienta de 
descripción de la experiencia "real". 

*** 1) Empirismo trascendental significa primero que 
el descubrimiento de las condiciones de la experiencia su­
pone a su vez una experiencia en el sentido estricto: no el 
ejemplo ordinario o empírico de una facultad, porque los 
datos de la vivencia empírica no informan al pensamiento 
sobre lo que puede, sino esa misma facultad llevada a su 
límite, enfrentada con lo que la solicita en su sola potencia 
propia (ahí, por ejemplo, donde la filosofía descubre estar 
destinada tan sólo al concepto, más que a la opinión o a la 
reflexión). Por eso no sólo la filosofía crítica debe hacerse 
empirista, sino que el empirismo, que "trata el concepto 
como el objeto de un encuentro" (DR, 3), sólo lleva a cabo 
su vocación elevándose a lo trascendental. Puede com­
prenderse también por qué el uso del material clínico o 
literario tiende a remplazar los vividos de primera mano de 
la fenomenología: es inherente a ese tipo de experiencia el 
ser rara, no cotidianamente disponible, y exigir una inven­
ción semiótica apropiada. 2) Empirismo trascendental sig-

. \ nifica luegoq~e l~s condicioD.e~ ilunc~ sol_!_~~-n~ra_i~-~ ~i~~o-­
):;: -J que se deéliíiatí según toscilsoi: de aií{~rocede eie!mn:-­

·-\ Ciado capital según el Cu~l no_ puede'ñ Ser}jj4S~a~~li~·q~~-
! lo que _coJl~i~,i~na~·- A primera vista, -este enundado~pare:-­
ce anular la distinción del derecho y el hecho alineando el 
primero sobre el segundo (sería el colmo, para quien de­
nuncia el "calco" de lo trascendental sobre lo empírico). 
Su sentido real es que jamás podemos hablar de antemano 
para toda la experiencia, a menos que se pierda su esencial 
variación, su singularidad inherente, y se le aplique un 
discurso demasiado general para no dejar el concepto y la 
cosa en una relación de indiferencia mutua. En consecuen­
cia, se necesita un tipo de concepto especial: un "princi­
pio plástico", a la manera de la Voluntad de Poder (NPh, 
57) o de la Duración-Memoria ("La concepción de la dife-

EL VOCABULARIO DEDELEUZE 53 

rencia en Bergson", ID, 51, 60-61), principio diferencial o 
de diferenciación interna, donde cada grado designa un 
modo de existencia y de pensamiento, una posibilidad de 
vida (véase "Plano de inmanencia"). 

Línea de fuga (y menor-mayor) 

* "La línea de fuga es una desterritorialización. Los 
franceses no saben bien lo que significa. Evidentemente, 
huyen como todo el mundo, pero piensan qne huir es salir 
del mundo, cuestión de mística o arte, o bien que es algo 
cobarde, porque se escapa de los compromisos y las res­
ponsabilidades. Huir no es para nada renunciar a las ac­
ciones; nada más activo que una fuga. Es lo contrario de lo 
imaginario. De igual modo es hacer huii, no por fuerza a los 
otros, sino hacer huir algo, hacer huir un sistema como se 
revienta un tubo ... Huir es trazar una línea, varias líneas, 
toda una cartografía." (D, 4 7) 

** Este concepto define la orientación práctica de la 
filosofía de Deleuze. Primero se observa una doble igual­
dad: línea = fuga, huir = hacer huir. Lo que define una 
situación es cierta distribución de los posibles, el recorte 
espacio-temporal de la existencia (papeles, funciones, ac­
tividades, deseos, gustos, tipos de alegrías y penas, etc.). 
No se trata tanto de ritual -de repetición taciturna, de al­
ternancia demasiado regulada, de estrechez excesiva del 
campo de opciones- como de la forma misma, dicotómica, 
de la posibilidad: o bien-o bien, disyunciones exclusivas 
de todo tipo (masculino-femenino, adulto-niño, humano­
animal, intelectual-manual, trabajo-esparcimiento, blanco­
negro, heterosexual-homosexual, etc.) que de antemano 
estrían la percepción, la afectividad, el pensamiento, en­
cerrando la experiencia en formas estereotipadas. inclusi­
ve de rechazo y de lucha. 



54 FRAN<;OIS ZoURABICHVILI 

Hay oposición en virtud de ese estriado. como se lo ve 
en esos pares de opuestos que envuelven todos una jerar­
quía: cada disyunción es en el fondo la de un mayor y un 
menor. Si se añade que el cuadriculado dicotómico inte­
rrumpe el deseo en cuanto proceso o autoproducción in­
cesante, evidentemente es posible preguntarse si es el 
deseo lo que se refugia en los estados menores una vez 
establecida la dominación, o si la minorización no afecta 
más bien las regiones de existencia donde el deseo se sus­
trae a toda asignación, a toda segmentación. La segunda 
opción equivaldría a dotar al deseo de una cualidad intrín­
secamente femenina, infantil, etc. En realidad, si los 
devenires pasan por una relación privilegiada con la femi­
nidad, con la infancia, etc., es porque esas relaciones ha­
cen huir una situación constituida de dicotomías que se 
organizan a partir de un estado de mayoría (cualitativa) 
definido por el varón adulto. De ahí el carácter artificial de 
una emancipación que consistiría en la afirmación de una 
identidad de mujer, debido a que ésta no tendría otro con­
tenido más que las características surgidas de la distribu­
ción de las funciones, las actitudes, etc., instituida por la 
relación de dominación. Desde este punto de vista, hasta 
"una mujer tiene que devenir-mujer", vale decir, encontrar 
el punto en que su auto-afirmación, lejos de ser la de una 
identidad inevitablemente definida por referencia al hom­
bre, es esa "feminidad" inasible y sin esencia que no se 
afirma sin comprometer el orden establecido de las afec­
ciones y las costumbres, ya que ese orden implica su re­
presión. Y también por eso el devenir-mujer concierne tan­
to a los hombres como a las mujeres: estas últimas no 
cultivan la línea de fuga que son en la situación dada (y no 
la identidad que ésta les impone) sin hacer huir el conjunto 
de la situación, y así "contaminar a los hombres, tomarlos 
en ese devenir" (MP, 337-340, 357 y 587 y sigs.). 

Para Deleuze y Guattari, pues, la salida no está tanto en 
un cambio de situación o en la abolición de toda situación 

EL VOC.4.BVLARIO DE DELEUZE 55 

como en la vacilación, el enloquecimiento, la desorganiza­
ción de una situación cualquiera. Lo que no significa que 
todas las situaciones sean equivalentes; pero su valor res­
pecti_vo radica en el grado de desorganización que sopor­
tan ~m e~tallar, no en la cualidad intrínseca del orden que 
teshmoman. El caso es que expresada en dichos términos 
la práctica de Deleuze y Guattari caería en la trampa de otr~ 
dicotomía infamante: orden-desorden. Pero el desorden 
bien comprendido no significa la nada o el caos, sino mu­
cho más~~ "corte" en el caos, su enfrentamiento más que 
su negacwn en nombre de formas supuestamente natura­
les (véase "Plano de inmanencia"). Esos vectores de des­
organización o de "desterritorialización" son precisamen­
te llamados línea de fuga. Ahora comprendemos la doble 
igualdad que constituye esta expresión compleja. Huir se 
entiende en los dos sentidos de la palabra: perder su 
hermeticidad o su cierre; esquivar, escaparse. Si huir es 
hacer huir, es porque la fuga no consiste en salir de la 
situaci~n pa:a ir a otra parte, cambiar de vida, evadirse por 
el sueno o Incluso transformar la situación (este último 
caso es más complejo, porque hacer huir la situación impli­
ca por fuerza una redistribución de los posibles que des­
emboca -salvo represión obtusa- en una transformación 
por lo menos parcial, perfectamente improgramable, ligada 
con la Imprevisible creación de nuevos espacio-tiempos, 
de agenciamientos institucionales inéditos; el caso es que 
la salida está en la fuga, la prosecución de un proceso 
deseante, no en la transformación cuyo resultado, a su 
vez, sólo valdrá por sus líneas de fuga, y así de seguido). 
S m embargo, realmente se trata de una salida, pero ésta es 
paradójica. Deleuze analiza casos de toda naturaleza, fami­
lia, sociedad, instituciones; limitémonos al caso de la filo­
~ofía, que ~ambién tiene su situación, no porque tenga más 
Importancia que las otras, sino porque comparativamente 
nos instruye acerca del recorrido deleuziano. "Salir de la 
filosofía, pero por la filosofía" (Abécédaire, C de Cultura): 



56 FRANc;ms ZoURABICHVILI 

todo ocurre como si la filosofía envolviera sus propios 
afueras, como si su verdadero afuera no estuviese fuera 
de sí misma (salir de la filosofía volviéndose sociólogo, 
antropólogo, psicoanalista. o militante; lo que deja intacta 
la situación para saltar a otras situaciones consideradas 
intrínsecamente mejores), sino que debiera descubrirse en 
su seno. Tendríamos aquí la base de una confrontación 
posible con Derrida: allí donde este último define la situa­
ción por el "cierre de la metafísica" y, lejos de pensar en 
otro lagos que ellogos, todo de palabra y de presencia, se 
propone "deconstruirlo" a partir de lo excluido que lo so­
cavaba desde siempre (la escritura y sus efectos de 
"diferancia"), Deleuze procede mediante un método que 
podría llamarse de perversión, que consiste a veces en 
discernir y cultivar una línea de pensadores "que parecían 
formar parte de la historia de la filosofía pero que se esca­
paban de ella por un costado o por todas partes: Lucrecio, 
Spinoza, Hume, Nietzsche, Bergson" (D, 21), otras en des­
viar briznas de teorías de toda naturaleza para utilizarlas 
con otros fines (DR, LS, AlE, MP, otros lugares), otras más 
en remitir un concepto a sus verdaderas condiciones, vale 
decir, a las fuerzas y los dinamismos intuitivos que lo sus­
tentan (ID, 137 y sigs.; método de "dramatización"), y otras, 
por último, más que a criticar de frente un tema o una no­
ción, a encararlo por el sesgo de una "concepción total­
mente torcida" (el contrato jurídico a partir de Sacher­
Masoch, P, 229 y PSM, 80 y sigs.). Casi podría descifrarse 
la oposición de los dos procedimientos en el texto "Para 
terminar con el juicio" (CC, cap. XV): uno llevado por un 
sentido del análisis interminable como única Justicia posi­
ble, el otro operando por serie de "procesos finitos" (por­
que realmente de esta manera Deleuze utiliza la historia de 
la filosofía; ejemplos de procesos finitos: sus interpreta­
ciones del Cogito kantiano, de la contemporaneidad para­
dójica del pasado y el presente en Bergson, etc., como 
otras tantas piezas definitivas cuyos efectos de sentido, 

EL VOCABULARIO DE DEl..EUZE 57 

sin embargo, no dejan de renovarse en función de los 
agenciamientos en los cuales son tomadas). 

Siempre hacer huir, más que criticar (Kplm, 85) ... Pero, 
¿por qué hablar de perversión? No pensamos solamente 
en la definición usual-desviación en cuanto al objetivo o 
el objeto- sino en un texto sobre la actitud que Freud ha­
bía convertido en el rasgo distintivo de la perversión: "Po­
dría parecer que una denegación en general es mucho más 
superficial que una negación o incluso una destrucción 
parcial. Pero no hay tal; se trata de una operación muy 
distinta. Tal vez haya que comprender la denegación como 
el punto de partida de una operación que no consiste en 
negar, ni siquiera en destruir, sino realmente en impugnar 
la legitimidad de lo que es, en afectar lo que es con una 
suerte de suspensión, de neutraliZación propias para abrir­
nos, más allá de lo dado. un nuevo horizonte no dado" 
(PSM, 28). Porque no se trata de huir fuera-de sino de ha­
cer huir; realmente hay algo de lo que uno huye, y que se 
confunde con el hacer-huir: el reino absoluto del sí y el no, 
de la alternativa como ley de lo posible, la elección como 
seudo-libertad del deseo sometido a los recortes 
preestablecidos (LS, 372; CC, cap. X, no solamente la con­
fusión de la alternativa por Bartleby, 89-98, sino la "per­
versión metafísica" del capitán Achab, el hombre que "huye 
de todas partes", 99-102; finalmente E, varios lugares). 
Contrariamente a la dialéctica, que pretende superar la al­
ternativa mediante una reconciliación sintética, y de ese 
modo admite y conserva su premisa (no se alcanza el deve­
nir combinando el ser y la nada), la línea de fuga está ubi­
cada bajo el signo de lo indiscernible y de la disyunción 
inclusiva. Perverso, finalmente, en el sentido casi 
etimológico, es el hombre de las superficies o del plano de 
inmanencia (LS, 158). Porque es en verdad de través como 
se traza la línea, otro aspecto de la doble igualdad. Es median­
te un libre uso del órgano como se lo desterritorializa, como 
se deja de vivirlo en cuanto originariamente consagrado a la 



58 FRANc;Ois ZOURABICHVILI 

función que le atribuye el organismo. para agenciarlo de 
otro modo sobre el "cuerpo sin órganos" o sobre el plano 
de inmanencia, en función de los encuentros con otros 
"objetos parciales", a su vez retenidos o desviados. Lo 
cual implica que la línea de fuga siempre es transversal, y 
las cosas pierden su rostro, dejan de ser preidentificadas 
por esquemas estereotipados, y adquieren la consistencia 
de una vida o de una obra, vale decir, de una "unidad no 
orgánica", precisamente relacionadas de una manera trans­
versal (PS, 193-203). La transversal es como el corte de la 
univocidad en las formas constituidas, e1 plano de expe­
riencia pura sobre el cual todo comunica con todo (y se 
compone o no), más allá de las barreras de forma, de fun­
ción o de especie5

• 

*** De este modo, nuestras dos igualdades se supe­
ran hacia una tercera: trazar una línea de fuga= pensar en 
términos de líneas. No porque, en el plano de inmanencia, 
haya otra cosa que esas líneas de fuga donde se constru­
ye la "vida no orgánica", transversalmente respecto de las 
formas constituidas. Pero trazar una línea sobre el plano 
da otro punto de vista sobre el conjunto de una situación, 
un criterio inmanente que permite analizar los 
agenciamientos según sus dos polos, desterritorialización 
y estratificación (instituciones). En efecto inmanente, por­
que. de acuerdo con la primacía del plano de inmanencia 
desde el punto de vista crítico (condiciones de la expe­
riencia), toda forma u organización debe constituirse a 
partir de él. Por lo tanto. no hay un mundo de las formas 

5. Fue Félix Guattari el que forjó un concepto de transversalidad, 
antes de su colaboración con Deleuze. Véase Psvchanalvse et 
transversalité, que las ediciones La Découverte acab.an de r~editar. 
Los dos pensadores no dejaron de intercambiarse nociones que cada 
uno utilizaba y comprendía a su manera, sin perjuicio de retrabajarlas 
juntos en el marco de una tarea común. 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 59 

fijas Y uno del devenir, sino diferentes estados de la línea 
diferentes tipos de líneas, cuyo entrelazamiento constitu~ 
y e ... e~ mapa reacondicionable de una vida. Este tema geo­
graf¡co del mapa se opone al proceder arqueológico del 
psicoanálisis (véase MP, 20, 248; P, 50; CC, cap. IX). 

En el f?ndo, ¿qué es una línea? Es un signo que en­
vuelve el tiempo, el elemento de base de una semiótica de 
la duración, de una clínica de la existencia (Deleuze no 
llega a ese concepto sino a partir de los Dialogues, 141-
!69: Proust et les signes, 35, que describía los "mundos de 
signos" que ... se ~es-¡)legaban "según líneas de tiempo"; 
buscaba la smtes1s de los dos términos pero los mantenía 
todavía separados). Un agenciamiento o una situación 
cualquiera, pues, se analiza mediante una diferenciación 
del concepto de línea, en el lado opuesto del "sistema de 
pun~os Y de posiciones" que caracteriza los pensamientos 
de tlpo estructuralista (D, 48). Se distinguen tres tipos, 
~ue defmen otras tantas relaciones con el espacio y el 
tiempo: fuera de las líneas de fuga, que remiten aAión y al 
e~pa~io liso, líneas "de segmentaridad dura" (ciclos 
b_tnarios y espacio estriado) y, entre esos dos polos, un 
tipo de línea de naturaleza ambigua, llamada "de 
segmentaridad flexible" (muestras fragmentarias, umbra­
les de redistribución afectiva) (MP, 238-252, 271-283). 

¿Por qué Deleuze afirma la primacía de las líneas de 
fuga (D, 152, 163; MP, 250), cuando parecen tan fráoiles 

. . o ' 
tan mc1ertas, en ocasiones ausentes, o bien agotadas, mien-
tras qu~ una situación parece primero definirse por sus 
r~gular1dades, sus movimientos periódicos de los que pre­
CiSamente hay que salir? El orden de hecho no debe ocul­
tar el derecho: si es cierto que la transversal está primero 
en la experiencia, justamente sobre ellas se construyen las 
formas y los sujetos, que deben estar constituidos en lo 
dado: De donde, a la inversa, las líneas de fuga que las 
atrav~es~n ong_manamente desde adentro, las múltiples 
extenondades Internas que las trabajan al tiempo que las 



i! 

60 
FRAN«;OIS ZoURABICHVILl 

constituyen, y que justifican un "alegre pesimismo", una 
fe inmanente, la expectativa serena de días mejores aun­
que las cosas vayan necesariamente mal. :or~u~ si ~ues­
tras formas están construidas sobre desterntonahzacmnes 
primeras, y si padecemos por su dureza, no por ello deja­
mos de necesitarlas para reproducir nuestra existencia. 
"Deshacer el organismo nunca fue matarse, sino abrir el 
cuerpo a conexiones que suponen todo ~n agen­
ciamiento ... Hay que conservar bastante el orgamsmo para 
que se reforme en cada amanecer" (MP, 198); porque una 
vez más, el problema no es huir (el orgamsmo) smo hacer 

huir. 

Máquina de guerra 

* "'Cada vez que una línea de fuga se transforma en 
línea de muerte, no invocamos una pulsión interior del tipo 
'instinto de muerte', seguimos invocando un 
agenciamiento de deseo que pone en juego una má~uina 
objetiva o intrínsecamente definible. En consecuencia, no 
es por metáfora por lo que, cada vez que alguien destruye 
a los otros y se destruye a sí mismo, sobre su linea de fuga 
inventó su propia máquina de guerra." (D, 171) "Defini­
mos la 'máquina de guerra' como un agenciamiento lineal 
que se construye sobre líneas de fuga. En este sentido, la' 
máquina de guerra no tiene en modo alguno por objeto la 
guerra; su objeto es un espacio muy especial, espacio liso, 

¡~\que ella compone, ocupa y ~rop~ga._El nomadismo es pre­
~ \\~ cisamente esta comb1nac10n maqmna de guerra-espacw 

r \ liso." (P, 50) 
1 **Este concepto comprende dos niveles de dificultad, 

que conciernen al contenido (se dice con insistencia que 
la máquina de guerra no tiene por objeto la guerra) Y ~1 
status (¿es un agenciamiento histórico, umversal, metafo-

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 61 

rico?). Todo parte de una meditación sobre la relación en­
tre la guerra y el deseo, sobre la recurrencia de la imagen 
de la guerra en los escritores arrastrados sobre una "'línea 
de fuga". Como siempre, Deleuze y Guattari rechazan la 
calificación de metáfora como procedente de un contra­
sentido (D, 169). El concepto de máquina de guerra res­
ponde a la cuestión de la ambigüedad de la "línea de fuga" 
(que no consiste tanto en huir una situación como en "ha­
cerla huir", en explotar sus puntos de desterritorialización): 
su capacidad de convertirse en línea de abolición. Porque 
así como sería demasiado sencillo considerar el amor a la 
muerte o el vértigo fascista como lo opuesto al deseo, se­
ría demasiado sencillo creer que el deseo no enfrente otro 
peligro que el de su reterritorialización. En El allti-Edipo, 
a pesar de la lógica del "cuerpo sin órganos", la relación 
que el deseo colectivo mantiene con la muerte permanecía 
ligado con la interiorización de su propia represión: en tal 
contexto, el fascismo no se distinguía todavía de cualquier 
otra sociedad sino por la índole extrema de la 
reterritorialización arcaica a la que procede para conjurar 
la desterritorialización propia de la época capitalista (A (E, 

37. 306-307, 439-440). Muy distinto es lo que ocurre con 
Mil mesetas: "pasión de abolición" designa el momento 
en que el deseo enfrenta su represión en condiciones des­
esperadas y encuentra en la destrucción de los otros y de 
sí "el único objeto" que le queda cuando "perdió su po­
tencia de mudar"_ Entonces, el fascismo es ese momento 
complejo, que uno vacila en calificar de interiorización, 
donde el deseo encuentra en el mismo seno de la derrota el 
recurso atroz de volver el Estado contra sí mismo haciendo 
"pasar a través de él el flujo de guerra absoluta" (MP, 279-
283). Ese estado del deseo funcionando por así decirlo en 
vacío no se confunde con el no-deseo de la neurosis, por­
que lo que el deseo conjura dándose por objeto último la 
guerra o la muerte es precisamente la interiorización; 
piénsese más bien en el polo "repulsivo" o "paranoico" 



62 FR:ANcoLS ZoURABICHVILI 

del cuerpo sin órganos (AlE, 14-15). No obstante, el con­
cepto de máquina de guerra no se agota en la descripción 
de un estado clínico, individual o colectivo: él es quien da 
un verdadero tenor problemático a la crítica del Estado 
como forma o como modelo (la razón por la cual la "máqui­
na de guerra" tiende entonces a identificarse con el deseo 
como tal, en vez de designar solamente su umbral crítico, 
se aclarará más adelante). La tesis de la exterioridad de la 
máquina de guerra significa a la vez que el Estado no se 
concibe sin una relación con un afuera que se apropia sin 
poder reducirlo (la máquina de guerra institucionalizada 
como ejército), y que la máquina de guerra remite en dere­
cho, positivamente, a un agenciamiento social que por 
naturaleza no se encierra jamás sobre una forma de intelio­
ridad. Este agenciamiento es el nomadismo: su forma de 

::,... expresión es la máquina de guerra; su forma de contenido: 
la metalurgia; el conjunto se refiere a un espacio llamado 
liso (MP, 471-518). La tesis tiene un alcance práctico: en 

\ vez de conservar una fe intacta y no crítica en la revolu­
ción, o apelar en abstracto a una "tercera vía" revolucio­
naria o reformista, permite especificar las condiciones de 
una política revolucionaria no-bolchevique, sin organiza­
ción de partido, que al mismo tiempo dispondría de una 
herramienta de análisis para hacer frente al peligro de des­
vío "fascista" propio de las líneas de fuga colectivas (D, 
173-176; MP, 582-591). El compromiso de Deleuze junto a 
loJ::a:a. stinos y su resistancia tenía ese sentido: él veía en 

(l lá. OLP na "máquina de guerra" en el sentido preciso que 
él~ a (P, 233). 

*** Para no quedarse en la impresión primera de 
ambivalencia o de contradicción aparente, el lector debe 
comprender en qué sentido la máquina de guerra '"no tiene 
por objeto la guerra"_ La ambigüedad de la que extrae su 
nombre la máquina de guerra viene del hecho de que la 
única huella que deja en la historia es negativa (D, 171). De 
ello da fe el destino de toda resistencia, al ser calificada 

:EL VOCABULARIO DE DELEUZE 63 

primero de terrorismo o de desestabilización, luego de triun­
far amargamente, cuando triunfa, pasando a la forma del 
Estado: lo que ocurre es que tiene que ver con el devenir. 
con el "devenir-revolucionario'', y no se inscribe en la his~ 
toria (P, 208-209; QPh, 106). Diríase entonces que la "vita­
lidad no orgánica" de una colectividad, su inventividad 
social en términos de agenciamientos originales, en oca­
siones no se manifiestan sino en la guerra, aunque no ten­
ga por objeto la guerra. Sólo cuando es apropiada por el 
Estado, "separada de lo que puede", toma por objeto la 
guerra: ésta cambia entonces de sentido o de "régimen de 
signos" puesto que no es ya el mismo agenciamiento· de 
guerrilla se convierte en operación militar (MP, 5l8-5l7). 
En definitiva, el concepto de máquina de guerra condensa 
los dos polos del deseo, "paranoico" y "esquizoide", pues­
tos de manifiesto por la lógica del cuerpo sin órganos (AlE, 
439 y s1gs.; PM, 203-204)_ 

Máquinas deseantes 

* "En las máquinas deseantes todo funciona al mismo 
tiempo, pero en los hiatos y las rupturas, las averías y los 
fallos, las intermitencias y los cortocircuitos, las distan­
cias Y las fragmentaciones, en una suma que jamás reúne 
sus partes en un todo." (AlE, 50) "Las máquinas deseantes 
constituyen la vida no-edípica del inconsciente." (AlE, 468) 

**Una máquina desean te se define primero por un aco­
pla~iento o un sistema "corte-flujo" cuyos términos, de­
termma.dos en el acoplamiento, son "objetos parciales" (en 
un sentido que no es ya el de Melanie Klein, vale decir, 
que no remite ya a la integridad anterior de un todo): desde 
ese punto de vista, ya se compone de máquinas, al infini­
~o. Así, El anti-Edipo se abre sobre el plano unívoco 0 

mmanente de una Naturaleza concebida como proceso de 



64 FRANCOIS ZoURABICHVIIi 

producción (compárese este texto con el comienzo del pri­
mer capítulo de Materia y memoria, dado posteriormente 
como ejemplo de instauración de un plano de inmanencia: 
!M, cap. 4; QPh, 50). En segundo lugar, los cortes de flujo 
se inscriben, se registran o se distribuyen según la ley de 
la síntesis disyuntiva sobre .un cuerpo pleno sin órganos 
(ACE, 15-22). Por último, un sujeto que en ningún caso 
preexiste a la máquina sino que es allí producido como un 
"resto" o un "residuo" circula a través de las disyunciones 
y las consume como otros tantos estados de sí mismo (ACE, 
22-29; para una recapitulación de los tres aspectos, 43-50). 
Las máquinas deseantes son paradójicas: "'sólo funcionan 
descompuestas" (ACE, 38-39). Esta paradoja sólo es apa­
rente si uno se percata de que la palabra máquina nó es 
aquí una metáfora. En efecto, el sentido corriente de la 
palabra resulta de una abstracción por la cual se aísla la 
máquina técnica de las condiciones de su emergencia y de 
su funcionamiento (hombres, eventualmente animales, tipo 
de sociedad o de economía, etc.). La máquina es entonces 
social antes de ser técnica, ignora la distinción entre su 
producción y su funcionamiento, y en modo alguno se 
confunde con un mecanismo cerrado (Kplm, 145-146; ACE, 
43 y sigs. y 464). Por último, no hay diferencia de naturale­
za entre las "máquinas sociales" (mercado capitalista, Es­
tado, iglesia, ejército, familia, etc.) y las "máquinas 
desean tes", sino una diferencia de régimen o de lógica: 
éstas "invisten" aquéllas y constituyen su inconsciente, 
vale decir, a la vez se alimentan de ellas y las posibilitan, al 
tiempo que las hacen "huir" (ACE, 406 y sigs., 483). En Mil 
mesetas, el concepto de máquinas deseantes desaparece 
en beneficio de los conceptos de agenciamiento y de má­
quina abstracta (donde se encuentra esa función paradóji­
ca de condicionamiento desestabilizan te). 

*** No debe asombrar el desvío entre la concepción 
de Deleuze y Guattari y la significación corriente de lapa­
labra deseo: en verdad el desvío está en la palabra misma, 

:EL VOCABULARIO DE DELEUZE 65 

entre la experiencia que designa, y que se trata de elevar al 
concepto, Y la interpretación que transmite, ajustada a las 
exigencias de las representaciones conscientes de un su­
jeto constituido. Por lo general se opone el deseo a su 
realización, de tal modo que es rechazado del lado del sue­
ño, del fantasma, de la representación. Pero ocurre que el 
deseo es llevado del lado de la producción, que su modelo 
no es ya el teatro -la eterna representación de la historia 
de Edipo- sino la fábrica, y que "si el deseo produce, pro­
duce lo real. .. el ser objetivo del deseo es lo Real mismo" 
(AlE, 34). El deseo no es la representación de un objeto 
ausente o faltante sino una actividad de producción, una 
experimentación incesante, un montaje experimental. La 
proposición famosa, "el deseo es máquina" (AlE, 34), ad­
quiere así un doble alcance polémico: 1) impugna la idea 
psicoanalítica según la cual el sueño sería el "camino real" 
hacia el inconsciente; 2) más que coincidir, compite con el 
marxismo, suscitando a su vez el problema de la produc­
ción de la existencia y planteando que "el deseo forma 
parte de la infraestructura" (ACE, 124; el modelo del in­
consciente-fábrica remplaza al del inconsciente-teatro). 

Sin embargo, romper con las concepciones habitual­
mente idealistas del deseo implica impugnar su lógica: 
cuando uno se figura el deseo corno la tensión de un suje­
to hacia un objeto (lógica de la representación del deseo), 
se lo subordina a un fin que se distingue de él: la pose­
sión; de tal modo, no sólo no se pone de manifiesto la 
realidad del deseo como tal o de su formación. sino que el 
deseo se engaña a sí mismo. Ciertamente, creo necesario 
poder disponer de los seres y las cosas sobre los cuales 
son tomadas las singularidades que entran en la composi­
ción maquinística de mi deseo, y establecer así mi "territo­
rio"; pero esto es para poder desear, en otras palabras 
para proseguir una aventura afectiva en ese plano 
maquínico. El deseo. en este sentido, no es falta sino pro­
ceso, aprendizaje vagabundo; tan sólo padete que lo inte-



66 FRANC:OL..;; ZOURABICHVIld, 

rrumpan, y no que el "objeto" se sustraiga una y otra vez. 
Asimismo, es en esto en lo que se distingue del placer: la 
exploración de dolores también tiene que ver con el deseo· 
no porque se quiera sufrir y encontrar placer en eso, per~ 
todavía se trata de un devenir, de un viaje afectivo (ejem­
plosdelamorcortés:D, 119-121 yMP, 193-194;delmaso­
quismo: MP, 188, 192). El otro engaño es el del sujeto: re­
presentarse el deseo como una facultad ya lista para 
expresarse, cuyas únicas trabas conocidas son exteriores 
(sujeto refrenado, impedido de exteriorizarse). En realidad, 
el deseo no está dado de antemano y no es un movimiento 
que iría del adentro al afuera: nace afuera, de un encuentro 
o de un acoplamiento (D, 66, 116). Explorador, experimen­
tador, el deseo va de efecto en efecto o de afecto en afec­
to, movilizando a los seres y las cosas no por ellos mismos 
sino por las singularidades que ellos emiten y que él toma. 
Esta toma no implica que las cosas se fragmenten, como en 
el concepto kleiniano, porque las cosas y los "objetos par­
ciales" no operan en el mismo plano, y porque el plano en 
que estos "se maquinan" no implica cosas. La representa­
ción usual del deseo -tensión hacia algo o alguien-, pues, 
remite a la formación de una "máquina descante" que pre­
cede la división sujeto-objeto y da cuenta de ella. 

Multiplicidades 

* "La multiplicidad no debe designar una combina­
ción de múltiple y de uno sino, por el contrario, una orga­
nización propia de lo múltiple en cuanto tal, que de nin­
guna manera necesita de la unidad para formar un 
sistema." (DR, 236) 

** De origen bergsoniano, este concepto opera un 
doble desplazamiento: por un lado la oposición del uno 
y lo múltiple deja de ser pertinente, por el otro el proble-

EL VOC.4.BUL.4.RIO DE DELEUZE 67 

ma se convierte en el de la distinción de dos tipos de 
multiplicidad (actual-extensiva. que se divide en partes 
exteriores unas a otras, como la materia o la extensión; y 
virtual-intensiva, que sólo se divide en dimensiones en­
vueltas unas en otras, como la memoria o la duración). 
Más aún, la vieja oposición aparece relativa a uno de 
los dos tipos, el tipo actual-extensivo. que deriva por 
"actualización" del tipo virtual-intensivo. Por eso la in­
vocación de una o varias multiplicidades sin otra forma 
de precisión siempre remite en Deleuze al tipo virtual­
intensivo, único que realiza la unidad inmediata de lo 
múltiple, la inmanencia recíproca de lo múltiple y el uno. 

Por un lado, Deleuze permanece profundamente fiel 
a la idea bergsoniana según la cual lo concreto es siem­
pre un mixto donde el pensador debe distinguir las dos 
tendencias o los dos tipos de multiplicidades: de aquí 
proviene la serie de las grandes dualidades: Chrünos­
Aión: espacio estriado-espacio liso; molar-molecular; etc. 
(léase comparativamente B, 11-28 y MP, 593). Y se ve 
que no se trata de dos mundos, ni siquiera de dos op­
ciones separadas entre las cuales la existencia tendría 
que hacer una elección: de una manera general, para 
Deleuze sólo hay cuerpos, y el acontecimiento en su 
superficie, ya que el espíritu se confunde con las aven­
turas "cristalinas" del plano de inmanencia o del cuerpo 
sin órganos (FB-LS, 34); en ningún caso lo virtual tras­
ciende lo actual o existe fuera de él, aunque lo asedie y 
lo desborde. 

Por otro lado, Deleuze constantemente trabaja el con­
cepto de multiplicidad, llevándolo por caminos ajenos a 
Bergson. Del concepto inicial sobre todo retiene un ras­
go notable. al que da un alcance inédito: "lo que no se 
divisa sino cambiando de naturaleza" (B, 32; DR, 306, 
331; MP, mesetas 1, 2, 10, 14; IM, caps. 1-2). Lo cual 
implica todo el equívoco de la tesis de una primacía del 
Uno en Deleuze6

• En Diferencia y repetición, la multipli-



68 FR4..N(:OIS ZDURABICHVILI 

ciclad entraba en una teoría del problema o de la Idea 
(236 y sigs.); ya, bajo el nombre de "perplicación", Deleuze 
evocaba allí transiciones no-jerárquicas, laterales, entre 
Ideas de toda naturaleza, según la "anarquía coronada" 
del ser afirmado en su univocidad (242, 359); sin embargo, 
la descripción lógica de las multiplicidades aquí conserva­
ba todavía algo estático. Es en Mil mesetas donde las con­
sec~encias del rasgo notable son enunciadas qon más cla­
ridad: articulada directamente a la idea de encuentro, se 
comprende mejor en qué toda multiplicidad es de entrada 
"multiplicidad de multiplicidades" (MP, 47; la composición 
del libro, por otra parte, obedece explícitamente a esta ló­
gica). Paralelamente. el concepto de multiplicidad suminis­
tra la lógica de las piezas que componen las máquinas 
descantes o los agenciamientos: "objetos parciales" cuya 

6. Esta tesis es sostenida por Alain Badiou, en un libro del que por otra 
parte hay que saludar la altura del punto de vista y la preocupación por 
una verdadera controversia: Deleuze. La clameur de l'étre, París, 
Hachette, 1997. Si el pluralismo impugnado por Deleuze es el de la 
equivocidad (pág. 38), no podemos más que estar de acuerdo; sólo que la 
equivocidad es precisamente para Deleuze un seudo-pluralismo, la garantía 
más segura de la trascendencia del Uno respecto de lo múltiple. El fondo 
del problema es el siguiente: para Deleuze, el pluralismo no puede 
pensarse sino a condición de que exista una primacía de la relación, 
cosa que Badiou no puede adnútir, en nombre del vacío portador de un 
suplemento, el cual, para Deleuze, dependería del milagro trascendente 
y no de la creación (el malentendido llega al colmo en la pág. 135, 
cuando el pasado virtual es confundido con un simple pasado vivido; 
véase aquí mismo ''Cristal de tiempo"). A partir de entonces, Deleuze 
efectivamente necesita "un concepto renovado del uno" (pág. 19), 
pero como síntesis inmediata -o disyuntiva- de lo múltiple (''univocidad 
del ser'' no tiene otro sentido). De ahí procede la ecuación: "pluralismo 
=monismo" (MP, 31), que podría expresarse igualmente: d~ferencia 
intema = exterioridad de las relaciones. Al respecto, el concepto de 
'·simulacro", aplicado al ente, es menos esencial para el deleuzianismo 
que para la interpretación que da Badiou de él; nos sentiríamos más 
inclinados, por nuestra cuenta, a preguntar por qué Deleuze lo abandona 
definitivamente luego de la Lógica del sentido. Véase "Univocidad del 
ser". 

EL VOC:\BULARIO DE DELEUZE 69 

toma no implica fragmentación o pérdida de un todo, como 
en :Melanie Klein, ya que al abandonar el plano de las tota­
lidades constituidas (los objetos de lo dado empírico. or­
ganizado según las exigencias de la representación) para 
alcanzar aquel donde se agencian fragmentos de alguna 
manera absolutos, sin horizonte de totalización, no se hace 
más que alcanzar las condiciones de la experiencia "real". 
Al no tener ni forma ni individualidad, esos fragmentos de 
realidad cualquiera dan lugar al agenciarse a 
individuaciones intensivas (o "ecceidades": MP, 318 y 
sigs.); constituyen, a manera de "singularidades 
preindivíduales", las dimensiones intensivas de una mul­
tiplicidad (LS, 345; ACE, 369n28 y 387). Desde este punto 
de vista, la lógica de las multiplicidades completa la de las 
disyunciones inclusivas, y los conceptos de multiplicidad 
y de singularidad resultan estrechamente solidarios. 

En este punto, el lector puede tener la desagradable 
sensación de un arrebato, hasta de una neutralización re­
cíproca de los conceptos: las dimensiones de una multipli­
cidad son a su vez multiplicidades, por tanto singularidad 
= multiplicidad, etc. Esta sensación se disipa cuando uno 
recuerda que una multiplicidad se compone de dimensio­
nes que se envuelven unas a otras, cada una retomando al 
resto en otro grado, según una lista abierta que puede 
aumentar con nuevas dimensiones; mientras que, por su 
parte, una singularidad nunca es aislable, pero siempre 
"se prolonga hasta la vecindad de otra", según el princi­
pio de la primacía de los acoplamientos o de las relaciones. 
Así es como la multiplicidad se transforma "dividiéndo­
se", en un cuerpo sin órganos que jamás equivale a un 
"cuerpo propio" (por el contrario, ese concepto supone la 
detención del juego primario de las máquinas deseantes, y 
la distribución "sedentaria" de un ·organismo). 

***Otra dificultad aguarda al lector; el aparente equí­
voco ligado con la consideración de dos niveles de 
preindividualidad, en algunos pasajes de Mil mesetas. La 



70 FRANCOIS ZoURABICHVILJ 

misma palabra '"multiplicidad" parece designar a veces una 
''complicación" de dimensiones intensivas (o singularida­
des), otras una "masa" o un "motín" extensivo de elemen­
tos llamados abstractos. En realidad, ambos aspectos se 
conjugan: su distinción, ajena a Bergson, se funda en una 
interpretación original de la teoría spinoziana del cuerpo 
(MP, 310-318). A ejemplo de la disyunción inclusiva, el se­
gundo aspecto permite hacer justicia a un material clínico 
desfigurado por el psicoanálisis (MI', meseta 2 in extenso: 
caso de "el hombre de los lobos"). Sus dimensiones no 
dejan de conservar la primacía (MP, 299, 305), porque sólo 
en función de ellas la masa o el motín no se confunde ya 
con un conglomerado de individuos ya formados, con una 
multiplicidad de tipo actual-extensivo. Ese momento clave 
de Mil mesetas es aquel en que los fenómenos de "deve­
nir-animal" adquieren toda su importancia: aquí se opera 
la transición hacia lo "molecular", definido como régimen 
donde unidades cualesquiera sólo adquieren determina­
ción agrupadas en masas según relaciones de velocidad y 
de lentitud. Como lo testimonian diversamente el arte y el 
"delirio" psicótico, lo intensivo se abre un camino paradó­
jico en la representación. A partir de entonces es importan­
te que la filosofía, en virtud de la relación íntima que anuda 
el concepto con el espacio, asuma por su cuenta esa rever­
sión de lo intensivo en lo extensivo: aquí se afirma la soli­
daridad estrecha de lo "molecular" y de la distribución 
nómada en la determinación del "espacio liso" (MP, 473). , 

Plano de inmanencia (y caos) 

* "A este plano, que no conoce más que las longitudes y 
las latitudes, las velocidades y las ecceidades, lo llamamos 
plano de consistencia o de composición (por oposición al 
plano de organización y de desarrollo). Necesariamente es 

EL voCABULARIO DE DELEUZE 71 

un plano de inmanencia y de univocidad. Por lo tanto, lo 
llamamos plano de Naturaleza, aunque la naturaleza no t:n­

a nada que ver con esto, ya que este plano no hace mn­
g una diferencia entre lo natural y lo artificial. Por mucho 
g . d' .• ue crezca en dimensiones, nunca tiene una Imenswn 
;uplementaria a lo que ocurre sobre él. Por es? mismo ~s 
natural e inmanente." (MP, 326) "El plano de mmanenCla 
no es un concepto pensado ni pensable, sino la imagen del 
pensamiento, la imagen que el pensami~nto se d_a de lo que 
significa pensar, hacer uso del pensamiento: onentar~e en 
el pensamiento ... " (QPh, 40) "El plano de mmanencm es 
como un corte del caos, y actúa como un tamiz. Lo que 
caracteriza al caos, en efecto, no es tanto la ausencia de 
determinaciones como la velocidad infinita con que ellas 
se bosquejan y se desvanecen: no es un movimiento de 
una a otra sino, por el contrario, la imposibilidad de una 
relación entre dos determinaciones, puesto que una no 
aparece sin que la otra ya haya desaparecido, y porque 
una aparece como desfalleciente cuando la otra desapare­
ce como bosquejo. El caos no es un estado inerte, no es 
una mezcla al azar. El caos caotiza, y deshace en el infinito 
toda consistencia. El problema de la filosofía es adquirir 
una consistencia, sin perder el infinito en el que el pensa­
miento se sume (al respecto, el caos tiene una existencia 
tan mental como física)." (QPh, 44-45) "La inmanencia no 
se refiere a un Algo como unidad superior de toda cosa, ni 
a un Sujeto como acto que opera la síntesis de las cosas: 
se puede hablar de un plano de inmanencia precisamente 
cuando la inmanencia ya no es inmanente a otro fuera de 
sí. Así como el campo trascendental no se define por la 
conciencia, el plano de inmanencia tampoco se define por 
un Sujeto o un Objeto capaces de contenerlo." (La inma­
nencia: Una vida ... ) 

**Lo que está primero, en cierto modo, es el caos (QPh, 
189 y sigs.): una afluencia incesante de puntualidadesile~--~ 
todo tipo. afectivas, intelectuales. cuyo único carácter 



'"'ll"'l 
. ¡ 

'1' 

72 FRANCOIS ZOURABICHV!LI 

común es ser aleatorias y no ligadas. Y como lo observa­
ba Hume, el reino de la pura suerte casi no puede tener 
otro efecto sobre el espíritu que la indiferencia ("El fon­
do del espíritu es delirio, o, lo que equivale a lo mismo en 
otros puntos de vista, azar, indiferencia", ES, 4). En con­
secuencia, toda vida está primero sumergida por "datos" 
de todo tipo. 

Uno querría incluso añadir: hoy como nunca -si es cier­
to que los medios invitan cotidianamente a cada uno de 
nosotros a interesarse en datos cada vez más cuantiosos y 
dispares, y a registrarlos con miras a la acción que podrían 
orientar, teniendo en cuenta que moverse adecuadamente 
en un mundo que se ha vuelto muy complejo implica estar 
informado. Deleuze analiza este régimen de la información 
o de la consigna sobre todo a partir del cine de acción: 
teniendo en cuenta una situación determinada, el persona­
je comienza por impregnarse de los datos que la constitu­
yen para descubrir la reacción apropiada y lograr así modifi­
carla (IM, cap. 9; y MP, 95 y sigs.). Por tanto, lo presupuesto 
de la información es la vida como perpetua activación de 
esquemas sensorio-motores: los datos son útiles, uste­
des los seleccionarán y los "tratarán" según su interés 
vital o su uso; literalmente, la información es la ocurren­
cia organizada, la forma de uso que hace de ella en el 
sentido estricto un "dato" cuando está tomado en tal 
esquema y es reconocido de antemano como útil, aunque 
no se sepa para qué. 

Pero como esta molesta profusión de utilidades putati­
vas tiene en sí algo de cómicamente caótico, es posible 
pensar que no opone más que una pantalla irrisoria -a su 
vez contaminada por lo que pretende conjurar- a lo que 
Deleuze llama la quiebra de los "estereotipos", la ruptura 
de esos códigos o de esos esquemas sensorio-motores 
que al mismo tiempo garantizaban el lazo orgánico entre el 
hombre y el mundo. La edad moderna se define por una 
"decodificación generalizada" inherente a las sociedades 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 73 

capitalistas, según El anti-Edipo; mediante un relajamien­
to, hasta un desfallecimiento del dominio que ejercían so­
bre nosotros las formas estereotipadas de comprensión y 
de vida, -de "tratamiento de los datos y de acción, tras la 
Segunda Guerra Mundial, según La imagen-tiempo. Este 
hecho, no psicológico sino de civilización, deja sin defen­
sa frente a la común desmesura de la afluencia de datos a 
la que estamos entregados, y el hombre moderno se ve 
como tomado de vértigo -fascinación o náusea. 

Por aproximación, tal es el caos en el sentido en que lo 
concibe Deleuze, así como el "hechO moderno", revelador 
de una situación de derecho. Porque jamás se había im­
puesto con tanta evidencia y necesidad la exigencia de 
otra relación con el caos que aquella que consiste en pro­
tegerse de él mediante códigos, esquemas estereotipados. 
Por lo tanto, es al mismo tiempo como el pensamiento re­
clama, ante el aspecto nuevo y sin embargo inasignable de 
los datos, la revelación de lazos específicos que nos digan 
en qué mundo entramos, y, ante el derrumbe de los viejos 
esquemas interpretativos o informantes, una nueva forma 
de lazo o de desciframiento, distinta de la totalización 
interpretativa trascendente que lleva a reconocer siempre 
ya lo que ocurre, en vez de procurar los medios de seguir 
su devenir (la respuesta está en una definición de la clíni­
ca como evaluación de un devenir, deslizamiento de una 
organización de signos a otra sobre una "superficie" -
primer bosquejo del plano de inmanencia- que es precisa­
mente la del sentido, LS, 102; los dos tomos de Capitalis­
mo y esquizofrenia están consagrados a esta empresa, 
elaborando el plano de inmanencia sobre el cual puede 
luego evaluarse el deslizamiento de un régimen social de 
"codificación" a un régimen de "axiomatización"; o, según 
una evaluación más reciente, el deslizamiento de las "so­
ciedades de disciplina" definidas por Foucault a las "so­
ciedades de control" definidas por el mismo Deleuze, P, 
240-247). Y de pronto, casi no "reaccionamos" ya a los 



! ! 

74 FRANCOIS ZouRABICHVIU 

datos, ya no tenemos fe en los encadenamientos de la cos­
tumbre o de la tradición que, en las puntualidades aleatorias 
de la vida individual y colectiva, nos harían reconocer da­
tos prolongables en acción, y que mantenemos a falta de 
algo mejor, en una forma relajada; volvemos a una suerte 
de indiferencia, cuya renegación, cada día más penosa, es 
mantenida por los restos de viejos esquemas. Aunque pre­
sentimos que hay algo importante a extraer del caos, pero 
nos repugnan las formas consuetudinarias de su asigna­
ción, y adivinamos que las condiciones de un discerni­
miento inmanente no están ellas mismas dadas sino que 
dependen de un acto especial. En suma, carecemos de un 
plano que recortaría el caos, de condiciones que nos per­
mitirían ligar esos datos y encontrarles un sentido, en el 
modo de una problemática más que de una interpretación. 
Pensar comienza por la efectuación de tal corte o la instau­
ración de tal plano. El plano de inmanencia es la condición 
en la cual tiene lugar un sentido, siendo el mismo caos ese 
no-sentido que habita el propio fondo de nuestra vida. Sin 
embargo, el plano es algo muy distinto que un esquema de 
interpretación, que tiene que ver con las formas de pensa­
miento estereotipadas, con los lugares comunes cuyo caos 
recuperamos, en vez de enfrentarlo: el plano no es subya­
cente a lo dado, como una estructura que lo haría inteligi­
ble a partir de una "dimensión suplementaria" a las que 
implica. 

¿De qué naturaleza es el plano? Por fu~rza presenta 
dos caras, cada una de las cuales es el espeJO de, la otra: 
plano de pensamiento, plano de naturaleza, porque "el 
movimiento no es imagen del pensamiento sin ser también 
materia del ser" (QPh, 41). Desde el punto de vista "for­
mal", como habría dicho Spinoza, el acto consiste en se­
leccionar algunas de las determinaciones caóticas -aque­
llas que más arriba llamábamos ocurrenciaS, puntualidades, 
o datos por así decir intratables- para "conservarlas" como 
otros tantos "movimientos infinitos" plegados unos en 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 75 

otros, donde "infinitos" significa: abstraídos de todas las 
coordenadas espacio-temporales, reducidos a su puro sen­
tido expresable por el infinitivo verbal. Las determinacio­
nes consideradas son las que el pensamiento identifica 
como las que le pertenecen en derecho: así se hace una 
división del hecho y el derecho -división singular y 
reacondicionable, no originaria; volveremos sobre esto más 
abajo- que libera una imagen del pensamiento, cuyo 
correlato es uno o varios personajes conceptuales que efec­
túan sus movimientos constitutivos. Estos personajes no 
se confunden ni con el autor ni con los interlocutores fic­
ticios a quienes puede ocurrir que haga dialogar, aunque 
en ocasiones estos los encarnen: ellos mismos tomados 
sobre el caos (Juez, Investigador, Idiota, Tartamudo, etc.), 
son otras tantas posturas que el pensador adopta mien­
tras piensa, y que a través de él se convierten en meras 
determinaciones de pensamiento. El conjunto plano-per­
sonaje define el o los problemas que se plantea un pensa­
dor a través de esa tentativa de resolución que es la crea­
ción de conceptos (QPh, cap. 3). 

Lo cual implica hasta qué punto la intuición tiene un 
papel en filosofía, por lo menos "si se considera la intui­
ción como la envoltura de movimientos infinitos de pensa­
miento que recorren incesantemente un plano de inmanen­
cia" (QPh, 42), no como el acceso a realidades superiores, 
a esencias independientes del pensamiento. Es en este 
sentido, y solamente en éste, como el pensador tiene vi­
siones, que se confunden con el devenir-filosófico de al­
gunas determinaciones del mundo, con el gesto de orien­
tar el pensamiento sin referencia, de inventar su propio 
sistema de orientación (QPh, 40; P, 202): "no están afuera 
del lenguaje, son su afuera" (CC, 16). Es también en este 
sentido como los conceptos de la filosofía, que sólo reci­
ben su sentido del problema con el que se vinculan, están 
sometidos a una parte de comprensión no-conceptual, la 
que involucra tanto al no-filósofo -porque permite com-



¡¡ 
!i 
1! ,, 

76 F'RANCOLS ZOURABICHVILI 

prender en qué la filosofía se dirige a él en derecho- como 
al filósofo, que haría mal en desterrar de su trabajo la parte 
de sí mismo que no filosofa. Obsérvese que Deleuze llama 
Razón a ese momento puramente intuitivo del plano (QPh, 
74). No sólo por ocurrencia o provocación, sino para seña­
lar que no es posible concebir una razón única originaria; 
si existe razón, depende plenamente de una instauración, 
o más bien de actos múltiples de instauración, llamados 
"procesos de racionalización" (PV, 7-9 y 15). Perpetuamen­
te bifurcante, no existe fuera de racionalidades distintas, 
cada una de las cuales remite a un acto de fundación forzo­
samente irracional, pero que no por ello deja de testimo­
niar .acerca de una necesidad de otro orden: el pensamien­
to que cree poseerse él mismo o que proyecta ese ideal en 
un porvenir indefinido no puede máS que remitirse a la 
trascendenCia, a creencias que superan lo dado y que se 
sustraen a la misma prueba del pensar (véase A CE, 447, 455 
e ID, 365-366: "La razón es siempre una región cortada en 
lo irracional. .. "). Por último, la intuición va de la mano con 
un gusto en la adaptación de los conceptos creados en el 
plano que los requiere. La consecuencia última del con­
cepto de plano de inmanencia se la puede adivinar, y es 
que no hay verdad sino creada (QPh, 31-32; 55; IT, 191). 
De manera que, una vez más, el criterio de verdad, que sólo 
interviene en la relación del plano con el concepto, del 
problema con su solución, se subordina al de lo interesan­
te, de lo importante, de lo notable (DR, 245; QPh, 80 -lo 
que Deleuze llamaba antes "llevar la prueba de lo verdade­
ro y lo falso a los mismos problemas" (B, 3; DR, 198-213). 
No debe confundirse entonces la crítica y la subordina­
ción deleuzianas del concepto de verdad con una supues­
ta indiferencia de Deleuze a la cuestión de la verdad (véase 
IT, caps. 5-6). 

Pero ¿por qué hay planos, más que un solo y único pla­
no que podría llamarse EL plano, y que muy escasos pen­
sadores parecen haber encarado (Spinoza y fugitivamente 

EL voCABULARlO DE DELEUZE 77 

Bergson - véase QPh, 49-50)? La respuesta puede 
esquematizarse así: 1) si el conjunto de los datos o las 
determinaciones es un caos es porque llevan en sí imáge­
nes del pensamiento rivales, de tal modo que el pensador 
que los retuviera a todos se derrumbaría y su plano no se 
distinguiría ya del caos; 2) pero a la inversa, toda selec­
ción, por su coherencia misma y su reposo relativo, corre 
el riesgo de desembocar en que el pensador identifica su 
plano con un plano único y universal que remplazaría en­
tonces el caos, y volvería a entronizar la trascendencia, 
devaluando por eso mismo sus propios conceptos en opi­
niones (véase la oposición distribución nómada-distribu­
ción sedentaria); 3) el pensador sólo conjura ese retorno 
de la trascendencia y la opinión si traza su plano de mane­
ra de envolver tanto como pueda EL plano de inmanencia, 
0 sea, lo impensable que volvería a conducir al caos al 
pensamiento que se identificaría con él pero cuya afirma­
ción no es menos necesaria para evitar la otra identifica­
ción, la de lo creado y lo originario; 4) por tanto, debe 
retener como determinaciones de derecho del pensamien­
to aquellas que lo afectan con movimientos infinitos que 
expresan la avanzada por perpetuo nuevo comienzo y bi­
furcación, o la insistencia de otro pensador en el pensador 
(tartamudeo, glosolalia, búsqueda como un perro por sal­
tos desordenados, etc.) (sobre todo esto, véase QPh, 51, 
55, 59, 67, etcétera). 

Este concepto ¿es el primero en el "orden de las razo­
nes"? En apariencia, la pregunta puede formularse porque, 
siendo un concepto de las condiciones de la experiencia, 
el plano de inmanencia no deja de aparecer precedido por 
el caos. Aclaremos un equívoco: no puede haber experien­
cia del caos, porque ésta se confundiría con el derrumbe 
del pensamiento, que se dejaría atrapar por él sin encon­
trar algunos esquemas que pueda oponerle. ni tener la in­
tuición de un plano que vendría a recortarlo y le permitiría 
adquirir consistencia en un cuadro clínico. Por eso las 



78 FR~N((OIS ZOURABICHVILI 

puntualidades de las que partíamos no están plenamente 
"dadas" sino en la condición de esquemas que las ponen 
en claro. Sólo que esas condiciones resultan demasiado 
amplias, teniendo en cuenta lo que condicionan: sólo "dan" 
cualquier cosa en la forma de lo reconocido, de lo ya-co­
nocido; ya no permiten hablar de experiencia de otro modo 
que en un sentido trillado. La experiencia "real" comienza 
con el corte o la instauración de un plano. A partir de en­
tonces, el caos es más bien pensado que dado: es virtual. 
Únicamente el plano de inmanencia nos entrega un dado 
puro, inmediato, del cual el caos sólo ofrecía el bosquejo y 
el desfallecimiento. Y por virtual no debemos entender un 
estado que se opondría a lo real, o que, como lo posible, 
tendría que realizarse: a lo virtual corresponde la actualiza­
ción (y el movimiento inverso de cristalización). Más aún, 
si la experiencia real envuelve o implica el caos, es lo real 
bien comprendido lo que deja de confundirse con una pura 
actualidad e implica una parte de virtualidad (B, 99 y sigs.; 
DR, 269 y sigs.). Por eso devenir, crear, pensar, siempre 
implica un dinamismo inverso al de la actualización: la cris­
talización (D, 184-185). 

***Ese dado puro es la otra vertiente del plano de inma­
nencia: una imagen del pensamiento no surge sin que al 
mismo tiempo sean propuestas las condiciones en las cua­
les hay algo; una nueva forma de pensamiento es una nueva 
manera de encarar la experiencia, o de pensar lo que hay. En 
consecuencia, podría describirse la historia discontinua de ' 
lo dado en filosofía, pero sin embargo sin que el pensamien­
to alcance la inmane'ncia de un dado inmediato, siquiera con 
Husserl. Según Deleuze, sólo dos filósofos produjeron el 
cuadro, enunciaron la lógica de ese dado puro: Spinoza en 
la Ética, y Bergson en el primer capítulo de Materia y me­
moria (quizá debemos agregar: Deleuze y Guattari en el ma­
gistral comienzo de El anti-Edipo). 

Pero ¿no decíamos que EL plano no era enunciable? ¿Qué 
significa entonces que Spinoza haya sabido "mostrar esta 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 79 

vez la posibilidad de lo imposible" (QPh, 59 -por lo menos, 
este tema indica que es instaurando EL plano como se 
realiza la conversión inmanentista, creer en la tierra, como 
decía Nietzsche, creer en este mundo, como por su parte lo 
dice Deleuze)? Que habiendo recortado el caos sin impo­
ner el menor recorte a priori a sus determinaciones, 
habiéndolas relacionado sin enmarcarlas en formas pre­
concebidas, sustraídas a la experiencia, él produjo un 
plano de experiencia que implíca su propia redistribución 
potencial al infinito. En efecto, Spinoza no se otorga más 
que el movimiento_ Dado un campo de partículas materia­
les indeterminadas, la percepción no se recorta sino en 
función de su distribución variable en compuestos distin­
tos, definidos por determinadas relaciones de reposo y de 
movimiento, de velocidad y lentitud, pero siempre expues­
tos a encuentros, a migraciones de sub-compuestos, a 
composiciones de composiciones o incluso a descompo­
siciones ("longitudes"); por su parte, la afectividad se di­
ferencia, se enriquece, se reacondiciona según los 
devenires que corresponden a esos encuentroS más o me­
nos felices (aumentos-disminuciones de una potencia de 
actuar anónima y distribuida en el plano, o "latitudes")_ 
Fuera del movimiento, único que lo constituye, obsérvese 
la índole acentrada de ese plano: esos dos trazos son co­
munes a la descripción del plano de inmanencia extraída 
de Spinoza (SPP, cap. 6; MP, 310-314), y a aquella que 
Deleuze sacará posteriormente de Bergson (!M, cap. 4). 
No de otro modo casi puede comprenderse el hecho de 
que el concepto de ecceidad, que propone un modo de 
individuación inmanente distinto de las formas individua­
les orgánicas que recortan a priori el campo empírico, se 
encadene a la exposición espinoziana (MP, 318 y sigs.). 
La-bestia-caza-a-las-cinco, un-caballo-se-cae-en-la-calle: 
estas composiciones donde los seres no se desprenden 
ya del decorado ni de la atmósfera sino que se componen 
de inmediato, originariamente con ellos, corresponden ya 



80 FR~<;ors ZouRABICHVILI 

casi al concepto de imagen~movimiento. Como dice Deleuze 
lector de Prou.:;t, no queremos a alguien separadamente d~ 
los paisajes, las horas, las circunstancias de toda naturaleza 
que él envuelve. Porque así es como somos afectados, 0 

que el afecto nos aparta de las cantinelas de las afecciones 
usuales, el percepto de las expectativas y las divisiones 
espontáneas de la percepción ordinaria: al alcanzar el plano 
de inmanencia donde no todo transige siempre con todo -
puesto que también contiene la muerte como descomposi­
ción o absorción- sino que comunica con todo en un mismo 
plano llamado todavía de univocidad, independientemente 
de las asignaciones de forma. de especie, o de órgano (así 
es como un caballo de tiro, desde el punto de vista de lo 
dado puro o de la experiencia real, está más cerca del buey 
que del caballo de carrera: SPP, 167). En ese plano el en­
cuentro, la experimentación, siempre son posibles, y notro­
piezan con ninguna barrera; que sea feliz es otra cuestión. 
Por eso el personaje conceptual que obsesiona al spinozismo 
es el niño (MP, 313; QPh, 70). 

Pero prosigamos la analogía, para percibir claramente 
hasta qué punto los dos abordajes convergen hacia el mis­
mo concepto, al tiempo que colocan de diferente manera 
sus acentos. Y remitámonos al primer capítulo de Materia 
y memoria: lo puro dado (indistinción de la imagen, del 
movimiento y de la materia) precede la conciencia que ten­
go de mí mismo y de ser ese Yo que abre absolutamente el 
campo de percepción, que se sabe ubicado en un punto 
del espacio, pero que, no estando él mismo en su campo, lo 
desplaza con él. El error sería confundir campo de percep­
ción y plano de inmanencia: si es cierto que hay algo antes 
que toda asignación de un sujeto que apunta a un objeto, 
el plano donde se extiende lo dado no se abre de ningún 
punto en particular, y no tiene sentido pretender que varía 
según el punto de vista. Está ahí inmediatamente, 
acentrado, por así decirlo fijo aunque estibado a nada, como 
las imágenes de cine que desfilan sobre una pantalla im-

EL voCABULARIO DE DELEuZE 81 

perturbable, aunque propongan al espectador perspecti­
vas cambiantes. Si hay un sujeto, éste se constituye en lo 
dado, según el problema que planteaba Deleuze desde su 
primer libro, Empirismo y subjetividad, en 1953; y ahí se 
constituye en cada uno de sus puntos. A partu de enton­
ces. decir del sujeto que percibe y experimenta que está 
"en adyacencia", no es cercenado de lo dado reintro­
duciendo in extremis el Ego trascendental. sino por el con­
trario hacerlo circular por todos los puntos del plano como 
por otros tantos casos de sí mismo, para concluirlo de esa 
serie de devenires (el Cogito deleuziano sería algo así corno 
un: "siento que me vuelvo otro, luego yo era, luego ¡eso 
era yo!" -véase LS, 360 yACE, 22-29). Si volvemos a la 
descripción spinoziana, ahora comprendemos que pueda 
tratarse de un "plano fijo" (D, 113; MP, 311) y de "estados 
intensivos de una fuerza anónima" (SPP, 171). En efecto, 
no se necesita ninguna fusión o empatía especial para que 
a cada uno de los puntos de ese plano de experiencia pura, 
que no es abierto por ningún sujeto constituido, corres­
ponda un afecto: por ejemplo la distancia que separa el 
caballo de carrera del caballo de tiro, desde el punto de 
vista inmanente de lo que pueden. de los dinamismos o los 
ritmos de que son capaces; por el contrario, la proximidad 
del caballo de tiro y del buey -todos objetos inmediatos 
de un percepto y de un afecto en el plano de inmanencia. 

Por último, si preguntamos en qué sentido ese plano 
de Naturaleza o de univocidad puede valer también para 
EL plano de inmanencia de todo pensamiento, por consi­
guiente en qué sentido Spinoza muestra "la posibilidad 
de lo imposible", comprendemos que más allá incluso de 
la "imagen dogmática del pensamiento" al que su filoso­
fía parece adherir exteriormente (afinidad natural del pen­
samiento y de lo verdadero, modelo de una verdad pre­
existente al acto de pensar -véase DR, cap. III), su plano 
establece la imagen paradójica de un pensamiento sin 
imagen, de un pensamiento que no sabe de antemano lo 



¡ i 

82 FRANc;:oiS ZDURABICIIVIL¡ 

que significa pensar y que no puede más que volver ince­
santemente al acto que lo engendra (corte del caos). Si 
puede decirse que Spinoza mostró EL plano, es en la medi­
da en que el pensamiento se refleja en ese "espacio liso" 
ocupado únicamente por movimientos desiguales, 
componibles o no, recomponibles siempre de otra manera, 
y los vive como otros tantos dramas de sí mismo, de ensa­
yos o de alucinaciones de lo que puede significar pensar. 

Concluyamos con algunas referencias. El concepto de 
plano de inmanencia remplaza el "campo trascendental" 
surgido de las filosofías de Kant y de Husserl (sobre estos 
dos autores, véanse LS, series 14"-17' y QPh, 48-49). 

"Plano" y no ya "campo": porque no es para un su­
jeto supuestamente fuera de campo, o en el límite de un 
campo que se abre a partir de él en el modelo de un 
campo de percepción (véase el Ego trascendental de la 
fenomenología -por el contrario el sujeto se constituye 
en lo dado, o más exactamente en el plano); y también 
porque todo lo que viene a ocuparlo no crece o no se 
conecta sino lateralmente, sobre los bordes, y allí todo 
no son más que resbalones, desplazamientos. clinamen 
(LS, 15-16, 311-312), y hasta "clínica", no sólo en el sen­
tido definido más arriba de "deslizamiento de una orga­
nización a otra", sino en el de "formación de una desor­
ganización, progresiva y creadora" (lo que remite a la 
definición deleuziana de la perversión -véase "Línea de 
fuga"). Los movimientos en el plano se oponen a la ver, 
ticalidad de una fundación o a la rectilinealidad de un 
progreso (es en Lógica del sentido donde el campo tras­
cendental comienza a ser pensado como un plano, aun­
que la palabra no sea pronunciada: LS, 133; y la tríada 
profundidad-superficie-altura -vale decir, mezclas de 
cuerpos en interacción y compenetración, acontecimien­
tos, formas- será vuelta a jugar o repetida de diferente 
manera en caos-plano-trascendencia u opinión en¿ Qué 
es la filosofía?). 

EL vocABULARIO DE DELEuZE 83 

"De inmanencia" y no ya "trascendental": porque el 
lano 110 precede a lo que viene a poblarlo o llenarlo, sino 

p ue se construye y se reacondiciona en la experiencia, de 
~~manera que no tiene ya sentido hablar de formas a priori 
de la experiencia, de una experiencia en general, para to­
dos los lugares y todos los tiempos (así como tampoco 
puede uno contentarse con el concepto de un espacio­
tiempo universal e invariable). En otros términos, tales 
condiciones no son "más amplias de lo que condicionan", 
y por eso la filosofía crítica así radicalizad~ pretende en~n­
cíar los principios de una verdadera génes1s, no de un stm­
ple condicionamiento exter~o indiferent:; a 1~ n~tu~al~~a 
de lo que condiCiona (los epzsteme o los a pnon hlston­
cos'' de Foucault dan una idea de esta exigencia, aunque 
los planos de pensamiento según Deleuze se refieran más 
bien a autores y a obras). 

No habrá de verse una contradicción en el hecho de 
que Deleuze no renuncie muy simplemente a un discurso 
de tipo "trascendental": el concepto forzosamente general 
de las condiciones de la experiencia real (o sea, siempre 
singular, inseparable de una producción de novedad) no 
se confunde con supuestas condiciones de la experiencia 
en general. Pero innegablemente hay que resolver una di­
ficultad, hay que realizar una mutación filosófica, puesto 
que se trata de pensar el concepto de algo que jamás es 
dado de una vez ni para siempre, que tampoco se da pro­
gresivamente parte por parte, pero que se diferencia o se 
redistribuye, y no existe sino en sus propias variaciones 
(véase la oposición del "una vez por todas" y del "por 
todaslasveces".DR, 127-128, 152;LS, 76).Desdesupri­
mer artículo -"La concepción de la diferencia en Bergson"­
en 1956, Deleuze aboga por un tipo nuevo de concepto, 
cuyo bosquejo encuentra en Nietzsche (Voluntad de po­
der) y en Bergson (Duración, Memoria): un concepto que 
obedece a la lógica de la diferencia interna, o sea, cuyo 
objeto "no se divide sin cambiar de naturaleza" a cada 



84 FRAN(:OIS ZOURABI~ 

momento de su división, pero difiere de sí con cada afirma­
ción de sí (véase "Empirismo trascendental"). Así se ob­
tiene el concepto de condiciones de la experiencia que se 
van diferenciando con la experiencia, sin por ello confun­
dirse con ella y alcanzar lo empírico por confusión del de­
recho y el hecho. Tal concepto no expresa ya nada de uni­
versal: de ahí que Deleuze hable a veces del plano de 
inmanencia en general, otras del plano instaurado por tal 0 

cual filósofo. Realmente son las variaciones de un solo y 
mismo plano, una vez que decimos que "un solo y mismo" 
no expresa ya nada de permanente o de idéntico a sí (Lógi­
ca del sentido trabaja particularmente esta noción de "un 
solo y mismo" en el sentido de lo que no existe sino difi­
riendo consigo; la noción de "común" padece una suerte 
paralela -véase "Univocidad del ser"). 

Por último, compruébese que el uso deleuziano de la 
palabra "inmanencia" no deriva de Husserl, aunque tam­
bién surja en el marco de un cuestionamiento crítico y no. 
metafísico: Deleuze extrae de Spinoza la herramienta de 
una radicalización antifenomenológica de la filosofía críti­
ca, por una operación que no carece de analogía con el 
post-kantismo, cuya importancia varias veces destaca. En 
efecto, la inmanencia se vuelve "pura", o "para sí" en vez 
de esa inmanencia a la conciencia que Husserl convertía 
en su criterio de método (y cuando Deleuze rehace la ope­
ración una segunda vez al interpretar el primer capítulo de 
Materia y memoria, es para remedar la famosa fórmula de 
la intencionalidad: toda conciencia es algo, y no concien­
cia de algo -véase !M, cap. 4). Convertir la lógica de las 
modas finitas de la substancia spinoziana en el enunciado 
de un plano de experiencia, ¿es extralimitar el derecho del 
intérprete? No, si tenemos en cuenta 1) las razones para 
considerar que el concepto de substancia única, en la 1 a 

parte de la Ética, se obtiene bajo la exigencia de la inma­
nencia y no la inversa, o sea, a partir de los "atributos" 
que son la extensión y el pensamiento (por un lado no 

:EL VOCABULARIO DE DELEUZE 85 

tienen afuera, por el otro no se distinguen ontológícamente, 
no siendo más que dos expresiones de una sola y misma 
realidad); 2) la ruptura de tono ocasionada por la inserción 
abrupta de la teoría de los cuerpos en el curso deductivo 
de la 2a parte (el pasaje se encuentra después del escolio 
de la prop. 13); y 3) el alcance expresamente ético de esta 
teoría (véase IV, 39 y dem.). "Era necesario que el autor 
diga efectivamente todo lo que yo le hacía decir" (P, 15): 
bajo las apariencias de una broma, ¿puede la historia de la 
filosofía desear máxima más rigurosa y más profunda (sal­
vo que nos despidamos de la filosofía).? 

Problema 

* Por no ver que el sentido o el problema es extra­
proposicional, que difiere en naturaleza de toda proposi­
ción, se pierde lo esencial, la génesis del acto de pensar, el 
ttso de las facultades." (DR, 204) "Todo concepto remite a 
un problema. a problemas sin los cuales no tendría senti­
do, y que a su vez no pueden ser deslindados o compren­
didos sino en la medida de su solución." (QPh, 22) "Nos 
hacen creer a la vez que los problemas ya vienen prepara­
dos, y que desaparecen con las respuestas o la solución: 
en ese doble aspecto no pueden ser ya sino fantasmas. 
Nos hacen creer que la actividad de pensar, y también lo 
verdadero y lo falso respecto de esta actividad, sólo co­
mienzan con la búsqueda de las soluciones, no conciernen 
más que las soluciones." (DR. 205) "La verdadera libertad 
está en un poder de decisión, de constitución de los mis­
mos problemas." (B, 4) 

**No debe desdeñarse la importancia del concepto de 
problema en Deleuze, así como la precisión que le confiere, 
siguiendo y más allá de Bergson. Es usual, por lo menos 
en Francia, que los profesores de filosofía exijan ante todo 



86 FRANc;OIS ZOURABICHVIu 

de sus alumnos una "problemática"; no obstante, es raro 
que se ejerciten en definir su naturaleza, de tal modo que la 
cosa se ro~ea de un aura de misterio iniciático que no deja 
de produCir sus efectos normales de intimidación. Toda la 
pedagogía de Deleuze residía en esa insistencia 
metodológica y deontológica sobre el papel de los proble­
mas (para convencerse de esto basta con consultar sobre 
todo .los regist:os o. transcripciones _de sus cursos, muy 
ampliamente d1spombles hoy en día, véanse referencias 
bibliográficas): un enunciado, un concepto sólo tienen 
sentido en función del problema al que se refieren. El 
problema filosófico, que debe ser enunciable, no se con­
funde con la dramaturgia ordinaria de la disertación, esa 
puesta en contradicción sobre un mismo tema de tesis a 
primera vista tan procedentes una como la otra (porque lo 
que se llama problema no es entonces más que el calco 
artificial de las respuestas a una pregunta caída del cielo). 
¿Cuál es ese sentido que el problema confiere a la enuncia­
ción conceptual? No se trata de la significación inmediata 
de las proposiciones: éstas sólo se refieren a datos ( 0 es­
tados de cosas), que precisamente ellos mismos carecen 
de, l~ orie~tación, el principio de discriminación, la proble­
mattca que les permitiría relacionarse, vale decir, producir 
un sentido. Los problemas son actos que abren un hori­
zonte de sentido, y que sustentan la creación de los con­
ceptos: un nuevo aspecto del cuestionamiento, que abre 
~na p~rspe,ctiva inhabitual sobre el más familiar o que con-, 
flere mteres a datos hasta entonces considerados insigni­
ficantes. Por cierto, cada uno se muestra más o menos dis­
puesto a reconocer ese hecho; pero una cosa es admitirlo, 
Y otra extraer sus consecuencias teóricas. Si el 
cuestionamiento es la expresión del problema, su cara di­
rectamente enunciable (aunque las preguntas en ocasio­
nes pe~manezcan implícitas en filosofía), no por ello dejan 
de de~IVar por lo menos dos constituyentes igualmente 
enuncmbles, y cuya enunciación incumbe al filósofo "re-

87 

tratista", o "historiador" en el sentido de la historia natu­
ral: taxonornista o clínico, experto en la localización y la 
diferenciación de los regímenes de signos (P, 67. 186; QPh. 
55): por un lado, una nueva imagen del pensamiento, defi­
nida por la selección de ciertos "movimientos infinitos" 
(nuevo corte en el caos, nuevo plano de pensamiento); 
por el otro, los personajes conceptuales que lo efectúan 
(QPh, caps. 2-3 y particularmente págs. 54, 72, 78-80). 

Primera consecuencia: el horizonte del sentido no es 
universal (véase "Plano de inmanencia'". "Univocidad del 
ser"). Segunda consecuencia. o vertiente deontológica: 
discutir en filosofía, vale decir, oponer a un autor objecio­
nes que forzosamente no se entienden sino desde el punto 
de vista de otro problema y en otro plano, es perfectamen­
te vano, no es más que la parte frívola o reivindicativa de 
la actividad intelectual. No porque el intercambio deba 
proscribirse ni porque el pensamiento sea autárquico -en 
Deleuze hay todo un tema de la "soledad poblada"-. pero 
el diálogo sólo tiene interés en el modo de la colaboración 
desconcertante, del tipo Deleuze y Guattari, o bien en el 
modo de la libre conversación, cuyas elipses, 
discontinuidades y otras acumulaciones pueden inspirar 
al filósofo: D, primera parte; QPh, 32-33. 132-133, 137-139). 
Tercera y última consecuencia: la argumentación, si es ple­
namente exigible del filósofo. permanece subordinada al 
acto fundamental de plantear un problema. 

***Este acto de posición es la parte irreductiblemente 
intuitiva de la filosofía, lo que no significa arbitraria, ni 
desprovista de rigor: simplemente, la necesidad responde 
a otros criterios que el del racionalismo, es decir, de un 
pensamiento que se poseería a sí mismo; y el rigor, a otras 
virtudes que las de la inferencia válida. Una vez más, esta 
última debe ser el objeto de una preocupación secundaria, 
o sea: subordinada y no facultativa. Si fuera facultativa se 
comprendería malla índole demostrativa de la enunciación 
deleuziana. inclusiva en sus aspectos alusivo y digresivo, 



88 F'RA.Nt;OIS ZOURABICHV:It¡ 

ya sea en la forma polifónica, abigarrada y discontinua de 
Capitalismo y esquizofrenia, o bien cuando adopta un 
aspecto contrastado y elíptico, como en los textos tensos 
de los últimos años (sobre lo alusivo y lo digresivo como 
caracteres positivos de la enunciación filosófica, véase 
QPh, 28 y 150-151). Pero si la validez del razonamiento fue­
ra el primer criterio, es la filosofía en su totalidad la que se 
vería atrapada en la trampa de las contradicciones aparen­
tes, vale decir, paradojas insostenibles por no percibir su 
sentido ni su necesidad. En consecuencia, la filosofía es a 
gusto del consumidor, porque lo mismo da, irracional o 
fundadora de racionalidades heterogéneas. Irracional: la 
palabra no puede dar miedo, o justificar amalgamas lasti­
mosas, sino desde el punto de vista de una nostalgia del 
racionalismo, vale decir, de un pensamiento que no habría 
recorrido el círculo del fundamento y no se hubiese con­
vencido de no sostener su necesidad sino desde afuera, 
vale decir, de un encuentro con lo que obliga a pensar (PS, 
25, 118; DR, 182). El criterio de un encuentro semejante es 
que el pensamiento se vea obligado a pensar lo que sin 
embargo no puede pensar todavía, al no tener un esquema 
ya listo para reconocerlo, al no disponer de la forma que le 
permitiría a priori plantearlo como un objeto. Al respecto, 
la filosofía resulta inseparable, no sólo de una creencia 
propiamente inmanente, sino de una parte de comprensión 
no-conceptual, que también es el sesgo preciso por el cual 
la filosofía puede pretender dirigirse a todo el mundo (¡;n 
vez de contentarse ·con una pretensión general y vaga, 
que "todo el mundo" le devuelve cuando a cambio preten­
de juzgarla según sus criterios). Y sin dudas, la filosofía 
bien pnede darse esa forma universal del objeto posible: 
entonces se cubrirá con lo que se presenta como una vesti­
menta demasiado amplia, que borrará su singularidad en vez 
de enfrentarla. Por eso el pensamiento que piensa su propio 
acto al mismo tiempo piensa las condiciones de la "expe­
riencia real", por rara que sea; vale decir, las condiciones de 

89 

a mutación de la condición a la medida de lo que debe 
a • . 1 condicionar, de modo tal que no haya una 10rma umversa 
del objeto posible sino singularidades irreductibles, frac­
turas de no-reconocible a las que cada vez responde, al 

rrer de una "experimentación vacilante" (QPh, 44), una 
00 . 1 distribución original de los rasgos que defmen o que 
re '"d significa pensar, y por eso mismo una ~u~ va _p_osiClOn e 

oblema. La posición de problema es InJUstificable me-
pr · d' bl d"ante argumentos: los argumentos son m 1spensa es, 1 

ro lógicamente interiores a la problemática. Más aún, si 
pe . 1 . 
sirven para desplegar su coherencia, para trazar, ~s c~I-
nos en el concepto o de un concepto a otro, sena tlusono 
separarlos del acto de plantear el problema: ocurre que la 
consistencia que garantizan sólo negativamente proviene 
de las reglas de validez lógica que respetan, así como la 
posibilidad lógica sólo condiciona por defecto lo que su­
cede. Es evidente que si uno se contradice no habla: no 
hay mucho interés en responderle. En cambio, las condi­
ciones de verdad de una proposición, la validez de un ra­
zonamiento, en otros términos su índole informativa, en 
modo alguno garantizan que tengan sentido o interés, vale 
decir, que se refieran a un problema. Lo cual implica que el 
punto de vista de la lógica no preserva_ de la n:c_edad, de 
la indiferencia caótica de las expreswnes validas que 
cotidianamente solicitan el espíritu con el nombre de "in­
formaciones": la filosofía no puede contentarse con el cri­
terio de consistencia de los lógicos (sobre la cuestión de 
la necedad como negativo del pensamiento más esencial 
queelerror,véanseNPh, 118 ysigs.;DR,_l92 ysigs.,207, 
353; P, 177). Positivamente, pues, la cons1stencm se deflm­
rá por la inseparabilidad de componentes conceptuales de 
naturaleza estrictamente de acontecimiento, que remiten al 
acto de posición de problema cuyos considerandos des­
pliega, y que un punto de vista estrictamente formal es 
muy impotente de fundar, fuera de que ni siquiera preten­
de hacerlo (QPh, 25, 133). En suma, no hay una verdadera 



90 FRAN(:OIS ZouRABIC!!YIU 

di~erencia enti~e conceptualizar y argumentar: se trata de la 
nnsma operación que especifica y resuelve un problem 
En filosofía no hay lugar para una problemática autóno a. 
de la argumentación. El lector puede entonces comenza~a 
compre?der ~or ~ué Deleuze puede decir que "el concept: 
no es discursivo (o que el filósofo "no encadena pro _ 
siciones") aunque "la filosofía proceda por frases" (Q~~ 
27;29). En definitiva, comprendemos el sentido de la pos;: 
Cion deleuz1ana: irracionalismo, no ilogismo; o incluso 
lógica de lo irracional. "Irracional" remite por un lado al 
enc\1entro donde se engendra el acto de pensar (por tal 
motivo, es el correlato de "necesario"), por otro lado al 
d~v~nir, a las líneas de fuga que todo problema implica, en 
s1 mismo Y en el objeto informe que se capta a través de él 
"Lógica" se refiere a la coherencia del sistema de signos · 
d ' o . e smtomas -en este caso, de conceptos- que la filosofía 
mventa para responder a ese desafío. 

Ritornelo (diferencia y repetición) 

* El ritornelo va hacia el agenciamiento territorial allí 
se instala o de ahí sale. En un sentido general, se Iiama 
ritornelo a todo conjunto de materias de expresión que 
traza un territorio, y que se desarrolla en moti vos territo­
riales, en paisajes territoriales (hay ritornelos motrices,' 
gestuales, ópticos, etc.). En un sentido restringido, se ha­
bla de ritornelo cuando el agenciamiento es sonoro o "do­
minado" por el sonido -pero ¿por qué ese aparente privile­
gio?" (MP, 397) "El gran ritornelo se alza a medida que uno 
se aleja de la casa, aunque sea para volver, porque ya na­
die nos reconocerá cuando volvamos." (QPh, 181) 

** El ritornelo se define por la estricta coexistencia o 
contemporaneidad de tres dinamismos implicados unos en 
otros. Forma un sistema completo del deseo, una lógica de 

:EL VOCABULARIO DE DELEUZE 91 

la existencia ("lógica extrema y sin racionalidad"). Se ex­
pone en dos tríadas un poco diferentes. Primera tríada: l. 
Tratar de alcanzar el territorio, para conjurar el caos; 2. 
Trazar y habitar el territorio que filtra el caos; 3. Lanzarse 
fuera del territorio o desterritorializarse hacia un cosmos 
que se distingue del caos (MP, 368 y 382-383; P, 200-201). 
Segunda tríada: l. Buscar un territorio; 2. Partir o 
desterritorializarse; 3. Volver o reterritorializarse (QPh, 66). 
El desfasaje entre estas dos presentaciones radica en la 
bipolaridad de la relación tierra-territorio, en las dos direc­
ciones -trascendente e inmanente- en las cuales la tierra 
ejerce su función desterritorializante. Porque la tierra vale 
a la vez como ese hogar íntimo hacia el cual se curva natu­
ralmente el territorio, pero que, tomado como tal, tiende a 
rechazar a este último al infinito (así es lo Natal, siempre 
perdido: MP, 382, 401, 417 y sigs. -piénsese aquí en el 
polo catatónico del cuerpo pleno que rechaza todo órga­
no, en El anti-Edipo); y como ese espacio liso que presu­
pone y envuelve todo limite, y que constituye la apertura 
en derecho, la irreductible desestabilización del territorio 
mismo más cerrado (QPh, 170-171 por ejemplo -obsérvese 
aquí cierto flotamiento del enunciado ''tierra desterri­
torializada", porque ora ella lo está en derecho, a manera 
de "caosmos", ora lo está bajo el efecto de su relación 
con el cosmos, como en MP, 426). El ritornelo merece 
dos veces su nombre: primero como trazado que vuelve 
sobre sí, se recupera, se repite; luego como circularidad 
de los tres dinamismos (buscarse un territorio = tratar 
de alcanzarlo). Así, todo comienzo es ya un retorno, pero 
éste siempre implica un desvío, una diferencia: la 
reterritorialización, correlato de la desterritorialización, 
nunca es un retorno a lo mismo. No hay llegada, nunca hay 
más que un retorno, pero volver se piensa en una relación 
revés-derecho, recto-verso con partir, y uno parte y vuel­
ve al mismo tiempo. A partir de entonces hay dos maneras 
distintas de partir-volver, y de tornar infinito ese par: el 



92 FRAN<;oiS ZoURABICHVILI 

vagabundeo del exilio y el llamado de lo sin-fondo, o bien 
el desplazamiento nómada y el llamado del afuera (ya que 
lo Natal no es más que un afuera ambiguo: MP, 401). Son 
dos formas de desvío a sí: desgarramiento del sí al que 
uno no deja de retornar como a un ajeno, porque está 
perdido (relación del Exiliado con lo Natal, incluido en el 
2° tiempo de la primera tríada); arrancamiento de sí al que 
no se vuelve sino como ajeno, irreconocible o vuelto im­
perceptible (relación de lo Nómada con el Cosmos, 3" 
tiempo de la segunda tríada). Por tanto, no hay incompa- · 
tibilidad, ni siquiera evolución entre las dos tríadas: sola­
mente una diferencia de acento. El desafío es el sentido 
existencial del retorno como problema (la palabra ritornelo 
evoca, a la manera de un acrónimo, el Eterno Retorno*): 
¿qué hace el trazado que, al volver sobre sí, diferencia un 
interior de un exterior (instauración del territorio)? ¿Se 
abisma en el torbellino loco alrededor del origen cuyo 
simulacro segrega (Natal)? O bien ¿repite al hacerlo el 
afuera que envuelve y cabalga al tiempo que se distingue 
de él (el límite es al mismo tiempo un cedazo)? En esta 
tensión lógica vemos en qué el trazado, la marca, el signo 
de territorio se confunden con el ritornelo. Los dos senti­
dos del retorno componen el "pequeño" y el "gran" 
ritornelo: territorial o cerrado sobre sí mismo, cósmico o 
llevado sobre una línea de fuga semiótica. Y es bajo la 
relación de los dos estados del ritornelo, pequeño y gran­
de, como la música (MP, 370, 431: "desterritorializar el, 
ritornelo"), luego el arte en general (QPh, 175-176), se 
vuelven pensables. Por último, si el concepto también 
forma parte, es en la medida en que pasa y vuelve a pasar 
por todas las singularidades que lo componen (QPh, 25), 

* Ritoumelle en francés: retour étemel. [N. del T.] 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 93 

en función de una tierra a veces natal-inmutable (es en­
tonces a priori innato, o todavía objeto de reminiscen­
cia) a veces nueva-venidera (está construido en un plano 
de inmanencia: cuando el filósofo traza su territorio en la 
misma desterritorialización) (QPh, 44, 67, 85). 

Rizoma 

* "Sustraer lo único de la multiplicidad por constituir; 
escribir a n -1. Un sistema semejante podría ser llamado 
rizoma." (MP, 13) "A diferencia de los árboles o de sus 
raíces, el rizoma conecta un punto cualquiera con otro punto 
cualquiera, y cada uno de sus trazos no remite necesaria­
mente a trazos de la misma naturaleza, pone en juego regí­
menes de signos muy diferentes y hasta estados de no­
signos. El rizoma no se deja reducir ni al Uno ni a lo 
múltiple ... No está hecho de unidades sino de dimensio­
nes, o más bien de direcciones móviles. No tiene comienzo 
ni fin, sino siempre un medio, por el cual crece y desborda. 
Constituye multiplicidades" (MP, 31). 

** Este concepto, sin duda el más famoso de los de 
Deleuze y Guattari, no siempre es bien comprendido. Por sí 
solo es un manifiesto: una nueva imagen del pensamiento 
destinada a combatir el privilegio secular del árbol que 
desfigura el acto de pensar y nos aleja de él (la introduc­
ción de Mil mesetas, titulada "Rizoma", fue publicada por 
separado algunos años antes del libro; la noción aparece 
por primera vez en el Kafka). Es flagrante que "mucha gen­
te tiene un árbol plantado en la cabeza" (MP, 24): ya se 
trate de buscarse raíces o ancestros, situar la clave de una 
existencia en la infancia más lejana, o incluso consagrar el 
pensamiento al culto del origen, el nacimiento, el aparecer 
en general. Genealogistas tradicionales, psicoanalistas y 
fenomenólogos no son los amigos del rizoma. Además, el 



94 FRAN<;OIS ZoURABICHVn..r 

modelo arborescente somete por lo menos idealmente el 
pensamiento a una progresión de principio a consecuen­
cia, a veces conduciéndola de lo general a lo particular, 
otras tratando de fundarla, de afianzarla para siempre en 
un suelo de verdad (hasta a las aplicaciones multimedia, 
en nuestros.días, les cuesta trabajo instaurar una navega­
ción transversal, y las más de las veces se limitan al vaivén 
entre un resumen y rótulos sin salida. En Deleuze, esta 
crítica no excluye en modo alguno el mantenimiento de la 
distinción del hecho y el derecho, salida del 
cuestionamiento crítico o trascendental. Aquí hay que re­
doblar la atención: si el empirismo trascendental consiste 
en pensar "condiciones no más amplias que lo condicio­
nado", no es ya evidente asimilar el derecho a lo originario 
y el hecho a lo derivado. Pero la cosa puede formularse de 
otra manera: el origen, a su vez afectado por la diferencia y 
lo múltiple, pierde su carácter de a priori englobante, mien­
tras que lo múltiple se sustrae al dominio del Uno (n-1) y 
se convierte en el objeto de una síntesis inmediata, llama­
da "multiplicidad"; en adelante designa lo que está prime­
ro en la experiencia "real" (que nunca es ""en general" o 
simplemente "posible"), por oposición a los conceptos de 
la representación. El rizoma dice a la vez: nada de punto de 
origen o de principio primero que gobierna todo el pensa­
miento; nada de avanzada significativa que por tanto se 
haga por bifurcación, encuentro imprevisible, reevaluación 
del conjunto desde un ángulo inédito (lo que distingue al 
rizoma de una simple comunicación en red ~aquí "comuni­
car" no tiene el mismo sentido, véase "Univocidad del ser"); 
tampoco un principio de orden o de entrada privilegiada 
en el recorrido de una multiplicidad (para estos dos últi­
mos puntos, véanse "Complicación" y la definición más 
arriba: "No está hecho de unidades sino de dimensiones"). 

El rizoma, pues, es un anti-método, que tiene el aspecto 
de autorizarlo todo ~y en efecto lo autoriza, porque ése es 
su rigor, cuyo carácter ascético subrayan de buena gana 

EL voü\BULARIO DE I>ELEuZE 95 

los autores, con el nombre de "'sobriedad", destinado a 
discípulos apurados (MP, 13, 125, 342, 425). No juzgar de 
antemano qué senda es buena para el pensamiento, remi­
tirse a la experimentación, erigir la benevolencia como prin­
cipio, considerar por último el método como una muralla 
insuficiente contra el prejuicio, porque cuando menos con­
serva su forma (verdades primeras): una nueva definición 
de la seriedad en filosofía, contra el burocratismo puritano 
del espíritu académico y su "'profesionalismo" frívolo. Esta 
nueva vigilancia filosófica, por otra parte, es uno de los 
sentidos de la fórmula: "'condiciones no más amplias que 
lo condicionado" (el otro sentido es que la condición se 
diferencia con la experiencia). Lo menos que puede decir­
se es que aquí no es fácil sostenerse: desde ese punto de 
vista, el rizoma es el método del anti-método, y sus "prin­
cipios" constitutivos son otras tantas reglas de prudencia 
respecto de todo vestigio o de toda reintroducción del 
árbol y el Uno en el pensamiento (MP, 13-24). 

***El pensamiento, pues, se remite a la experimenta­
ción. Esta decisión implica por lo menos tres corolarios: 1) 
pensar no es representar (no se busca una adecuación con 
una supuesta realidad objetiva, sino un efecto real que 
vuelve a lanzar la vida y el pensamiento, desplaza sus de­
safíos, los lleva más lejos y a otra parte); 2) no hay un 
comienzo real sino en el medio, allí donde la palabra "'géne­
sis" recupera plenamente su valor etimológico de "'deve­
nir", sin relación con un origen; 3) si todo encuentro es 
"posible" en el sentido en que no hay razón para descalifi­
car a priori algunos caminos más que otros, no por ello 
todo encuentro es seleccionado por la experiencia ( algu­
nos montajes, algunos acoplamientos no producen ni cam­
bian nada). Profundicemos este último punto. No hay que 
dejarse engañar con el juego aparentemente gratuito al que 
llama el método del rizoma, como si se tratara de practicar 
ciegamente cualquier collage para obtener arte o filosofía, 
o como si toda diferencia fuera a priori fecunda, según 



96 FRANc.;OIS ZouRABICHVILI 

una doxa extendida. Por cierto, quien confía en pensar debe 
consentir en una parte de tanteo ciego y sin apoyo, en una 
"aventura de lo involuntario" (PS, 116-119); y a pesar de la 
apariencia o el discurso de nuestros maestros. ese tacto 
es la aptitud menos comparida, porque padecemos de de­
masiada conciencia y de demasiado dominio; no consenti­
mos casi el rizoma. No por ello la vigilancia del pensamien­
to es menos requerida, pero en el mismo corazón de la 
experimentación: fuera de las reglas mencionadas más arri­
ba, consiste en el discernimiento de lo estéril (agujeros 
negros, atolladeros) y de lo fecundo (líneas de fuga). Ahí 
es donde pensar conquista su necesidad y su efectividad 
a la vez, en reconocer los signos que nos obligan a pensar 
porque envuelven lo que todavía no pensamos. Y por eso 
Deleuze y Guattari pueden decir que el rizoma es cosa de 
cartografía (MP, 19-21), vale decir, de clínica o de evalua­
ción inmanente. Sin duda ocurre que el rizoma sea simula­
do. representado y no producido, y sirva de coartada a 
ensambladuras sin efecto o a verborreas fastidiosas: por­
que se cree que basta con que algunas cosas no tengan 
relación entre sí para que haya interés en relacionarlas. 
Pero el rizoma es tan benévolo como selectivo: tiene la 
crueldad de lo real, y sólo crece allí donde ocurren efectos 
determinados. 

Singularidades preindividuales 

*"No podemos aceptar la alternativa que compromete 
a la vez la psicología, la cosmología y la teología en su 
conjunto: o bien singularidades ya tomadas en individuos 
y personas, o bien el abismo indiferenciado. Cuando se 
abre el mundo de las singularidades anónimas y nómadas, 
impersonales, preindividuales, finalmente pisamos el cam~ 
po de lo trascendental." (LS, 125) 

EJ.. VOCABULARIODED.El..EUZE 97 

**La elaboración del concepto de singularidad proce­
de de una radicalización de la interrogación Critica o tras­
cendental: el individuo no está primero en el orden del 
sentido, debe ser engendrado en el pensamiento (proble­
mática de la individuación); el sentido es el espacio de la 
distribución nómada? no e"xiste un reparto originario de las 
significaciones (problemática de la producción del senti­
do). En efecto, aunque parezca a primera _vista la última 
realidad tanto. por el lenguaje como por la representación 
en generaJ, el individuo s~pone la puesta en convergen­
cia de cierta cantidad de singularidades, que determinan 
una condición de cierre bajo la cual se define una identi­
dad: el hecho de que algunos predicados sean retenidos 
implica que otros sean excluidos. En las condiciones de la 
representación, las singularidades, pues, son de entrada 
predicados, atribuibles a sujetos. Ahora bien, el sentido es 
por sí mismo indiferente a la predicación ("verdear" es un 
acontecimiento como tal, antes de convertirse en la pro­
piedad posible de una cosa, ."ser verde"); a partir de en­

. torrees comunica en línea recta con cualquier otro aconte­
cimiento,- independientemente de la regla de convergencia 
que lo apropia a un sujeto eventual. Así, el plano en que se 
produce el sentido está poblado de singularidades "nóma­
das", inatribuibles y no jerarquizadas a la vez, y que cons­
tituyen puros acontecimientos (LS, 65-67, 130, 136). Estas 
singularidades tienen entre sí relaciones de divergencia o 
de disyunción, ciertamente no de c~nvergencia porque ésta 
ya implica el principio de exclusión que gobierna la indivi­
dualidad: no comunican más que por su diferencia o su 
distancia, y el libre juego del sentido y de su producción 
reside precisamente·en el recorrido de esas múltiples dis­
tancias, o "síntesis disyuntiva" (LS, 201-204). Los indivi­
duos que somos, al derivar -de ese campo nomádico de 
individuación "que no conoce más que acoplamientos y 
disparidades, campo trascendental perfectamente imper­
sonal e inconsciente, no vuelven a tender lazos con ese 



98 FRAN<;OIS ZOURABICHVILI 

juego del sentido sin hacer la prueba de la movilidad de 
sus fronteras (DR, 327, 331). En ese nivel, cada cosa misma 
no es más que una singularidad que "se abre al infinito de 
los predicados por los cuales pasa, al mismo tiempo que 
pierde su centro, vale decir, su identidad como concepto y 
como yo" (LS, 204, 344-345). 

*** Las singularidades preindividuales, pues, siem­
pre son relativas a una multiplicidad. Sin embargo, diríase 
que Deleuze vacila entre dos tratamientos posibles. A 
veces las singularidades designan las "dimensiones" in­
tensivas de una multiplicidad (LS, 345; AlE, 369n28, 387), 
y por esa razón también pueden ser llamadas "intensida­
des", "afectos", o incluso '"ecceidades"; su distribución 
corresponde entonces al mapa afectivo de un 
agenciamiento (MP, 248; CC, 81), o incluso a la modula­
ción continua de un material (MP, 457-458, 505-509). Otras 
se distribuyen en el nivel de cada dimensión, y se 
redistribuyen de una dimensión a otra: tales son los "pun­
tos brillantes" o notables a cada grado del cono 
bergsoniano de la memoria (B. 58, 103-104), los "puntos 
sobre los dados" de cada lanzamiento de la distribución 
nómada (DR, 255-256; LS, 75-76), los "puntos singula­
res" cuya distribución determina las condiciones de re­
solución en la teoría de las ecuaciones diferenciales (DR, 
228-230; LS, 69-70), etc. No obstante, no es seguro que 
estos dos tratamientos no converjan. Obsérvese que 
Deleuze pasa fácilmente de una sing~laridad a unas sin- ' 
gularidades, como si toda singularidad ya fuera varias 
(LS, 67, 345): ocurre que las singularidades que compo­
nen una multiplicidad "penetran unas en otras a través 
de una infinidad de grados", ya que cada dimensión es 
como un punto de vista sobre todas las otras. que las 
distribuye a todas a su nivel. Ésa es la ley del "sentido 
como singularidad preindividual, intensidad que vuelve 
sobre sí misma a través de todas las otras" (LS, 347 -
lógica de la síntesis disyuntiva). Esta "complicación". 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 99 

que sólo es de derecho, solicita efectuarse: por eso no 
hay redistribución, golpe de dados creador a menos que 
la "recuperación de las singularidades unas en otras" se 
ejerza bajo la condición de un encuentro de "problemas" 
distintos (DR, 259) o de series heterogéneas (LS, 68). De 
aquí procede una teoría del aprendizaje (DR, 35, 248), y 
de lo que significa "tener una Idea" (DR, 236-258 -texto 
extremadamente difícil pero cuya comprensión es decisi­
va; compárese con F, 90-97): realmente estamos sobre la 
senda de lo que explorará Mil mesetas con el nombre de 
"multiplicidad de multiplicidades" (teoría de los 
"devenires"). 

Síntesis disyuntiva (o disyunción 
inclusiva) 

* "Toda la cuestión es saber en qué condiciones la 
disyunción es una verdadera síntesis, y no un procedi­
miento de análisis que se contenta con excluir los predica­
dos de una cosa en virtud de la identidad de su concepto 
(uso negativo. limitativo o exclusivo de la disyunción). La 
respuesta es dada en la medida en que la divergencia o el 
descentramiento determinados por la disyunción se vuel­
ven objetos de afirmación como tales." (LS, 204) "La 
disyunción se ha vuelvo inclusiva, todo se divide, pero en 
sí ntismo." (E, 59-60) 

* * 1) Comúnmente se entiende por disyunción 
inclusiva un complejo tal que, dadas dos proposiciones, 
una u otra por lo menos es el caso (por ejemplo, "está 
lindo o hace frío"): "inclusiva" no tiene un sentido positi­
vo y sólo significa que la disyunción envuelve una con­
junción posible. No hay exclusión, pero se ve que las dos 
proposiciones no dejan de excluirse sino en el punto mis­
mo en que su disyunción se borra. En el sentido estricto. 



lOO FRANS:OIS ZoURABIQ!VII_f 

por consiguiente. toda disyunción es exclusiva: no-rela~ 
ción (relationf donde cada término es la negación del otro 
Con Deleuze, la noción adquiere un sentido muy distinto; 
la no-relacióll se convierte en una relación, la disyunción 
en una relación (relation).¿No era ésa la originalidad de la 
dialéctica hegeliana? Paradójicamente; empero, ésta con­
taba con la negación p3.ra afirmar la disyunción como tal, y 
sólo podía hacerlo por la mediación del todo, elevando la 
negación a la contradicción (Bes todo lo que no es A: DR, 
65); en consecuencia, no había síntesis disyuntiva, siquiera 
elevada al infinito, sino en el horizonte de su reabsorción 
o "reconciliación'', distribuyendo en definitiva cada térmi­
no en su lugar. En realidad, hasta los contrarios o los tér­
minos relativos (vida-muerte; padre-niño; hombre-mujer) 
no están destinados a una relación (relation) dialéctica: 
·~siendo inclusiva, la disyunción no se cierra sobre sus 
términos, por el contrario es ilimitativa" (A<E, 91 -página 
esencial; y la ilustración de esta fórmula por la teoría de 
los n sexos, 350 y sigs.); ella hace pasar cada término en el 
otro según un orden de implicación recíproca asimétrica 
que no se resuelve ni en equivalencia ni en identidad de 
orden .. superior. Una meditación del perspectivismo 
nietzscheano da s~ consistencia positiva a la disyunción: 
distancia entre puntos de vista, indescomponible y des­
igual a SÍ a la vez, porque el trayf?Ctb nO es eJ mismo en los 
dos sentidos (según un ejemplo nietzscheano famoso, el 
punto de vista de la salud sobre.la enfermedad difiere del • 
punto de vista de la enfermedad sobre la salud -LS, 202-
204; A <E, 90-91). 2) ¿Por qué Deleuze infiere de esto que 
"todo se divide en sí mismo" (A <E, 19, 91; E, 62; CC, 139)? 
Aquí es donde el nombre de disyunción inclusiva adquiere 
un sentido positivo. Por ejemplo los pares vida-muerte, 

* En este párrafo, aclaramos ·cuando el autor se refiere a la palabra 
relation. el resto de las veces remite a rapport. [N. del T.] 

~voCABULARIO DE DELEUZE 101 

padre-niño, hombre-mujer: aquí los términos sólo tienen 
una relación (relation) diferencial. la relación (relation) 
está primero, ella es la que distribuye los términos entre 
los cuales se establece. Por consiguiente, la prueba del 
sentido está en el doble recorrido de la distancia que los 
relaciona: no se es hombre sin devenir-mujer, etc.; y allí 
donde el psicoanálisis ve una enfermedad, por el contrario 
es la aventura viviente del sentido o del deseo sobre el 
"cuerpo sin órganos", la salud superior del niño, del histé­
rico, del esquizofrénico (A <E, 89 y sigs.). Cada vez, los 
términos en presencia son otros tantos puntos de vista o 
casos de solución respecto del "problema" del que deri­
van (el estado, la generación, el sexo) y que se describe 
lógicamente como diferencia interna, o instancia de "lo 
que difiere de sí" ("La concepción de la diferencia en 
Bergson", ID, 43 y sigs.; NPh, 58; B, 106; LS, 302). ¿Se 
objetará que los ejemplos dados son equívocos porque 
ahí los términos están de entrada en relación -de presupo­
sición recíproca? Pongamos entonces las síntesis 
disyuntivas del anoréxico: ellas forman una serie abierta 
(hablar-comer-defecar-respirar) que define un problema de 
la boca como órgano, más allá de la función fija que le 
asigne el organismo (A <E, 7, 46, y particularmente la 
disyunción inclusiva boca-ano, 388). Más aún, es la natu­
raleza en su conjunto, la multiplicidad ramificada de las 
especies vivas las que testimonian un escalonamiento o 
una libre comunicación de problemas y divisiones 
resolventes que remiten en última instancia al ser unívoco 
como LA Diferencia: "la univocidad del ser no significa 
que haya un solo y mismo ser: por el contrario, los entes 
son múltiples y diferentes, siempre producidos por una 
síntesis disyuntiva, a su vez disjuntos y divergentes, 
membra disjuncta" (LS, 210- y DR, 57). Por tanto, cada 
ser implica en derecho a todos los seres, cada concepto se 
abre a todos los predicados; por último el mundo, inesta­
ble o caótico, es "complicación'" (LS, 204 y 342-350). 3) 



102 FRAN<;ors ZouRABICHVIu 

Desde el punto de vista práctico, la síntesis disyuntiva es 
suspensión, neutralización, agotamiento del reparto siem­
pre derivado al que nos someten la naturaleza y la socie­
dad "estratificando" la realidad no compartida del ser 
unívoco o del cuerpo sin órganos: ''Mientras que el 'o 
bien' pretende marcar elecciones decisivas entre términos 
impermutables (alternativa), el 'sea' designa el sistema de 
permutaciones posibles entre diferencias que siempre re­
miten a lo mismo desplazándose, deslizando" (ACE, 18-
véase también E, 59-62). Ese juego de permutaciones cier­
tamente tiene un valor de defensa respecto de la fijación 
identitaria, pero precisamente con el objeto de preservar el 
devenir o el proceso deseante; el mismo al que todo co­
rresponde aquí «se dice de lo que difiere en sí", entenda­
mos: de lo que se divide en sí mismo y no existe fuera de 
sus divisiones (principio de la disyunción inclusiva). Pero 
el proceso consiste en un recorrido de intensidades que, 
lejos de equivalerse, dan lugar a una evaluación inmanen­
te. La síntesis disyuntiva, pues, en última instancia se con­
funde con esa evaluación, y con el Eterno Retorno 
nietzscheano interpretado como selectivo. Si uno compren­
de que no sean retenidos los modos de existencia que vuel­
ven "de una vez por todas", hay que entender con el ma­
yor cuidado la radicalidad del modo que se opone a ello y 
que supera la prueba -porque se muestra capaz de volver 
"por todas las veces" (LS, 349). No se trata de una exis­
tencia que cambia de modo, sino de una existencia cuyo 
modo es suspender todo modo: principio de una ética nó­
mada cuya fórmula es "devenir-todo-el-mundo", "deve­
nir-imperceptible" (MP, 342-343). No debe considerarse esta 
existencia como encerrada o siquiera contemplativa en el 
sentido usual, existencia que en suma consiste en igualar­
se al mundo para vivirlo en la realidad de sus intensidades: 
por el contrario, implica la mayor actividad ''maquinística", 
una incesante construcción de "agenciamientos" bajo la 
regla de lo involuntario. 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 103 

***La síntesis disyuntiva (o disyunción) es el opera­
dor principal de la filosofía de Deleuze, el concepto firma­
do entre todos los conceptos. Poco importa que sea un 
monstruo ante la mirada de aquellos a quienes se llama los 
lógicos: Deleuze, que definía de buena gana su propio tra­
bajo como la elaboración de una "lógica", reprochaba a la 
disciplina institucionalizada con ese nombre el reducir 
abusivamente el campo del pensamiento limitándolo al ejem­
plo pueril del reconocimiento, y justificar así el sentido 
común satisfecho y obtuso en cuya opinión es pura nada 
todo aquello que de la experiencia desquicia los dos prin­
cipios de contradicción y del tercero excluido, y vana toda 
empresa de discernir allí cualquier cosa (QPh, cap. 6). El 
pensador es primero clínico, descifrador sensible y paciente 
de los regímenes de signos que produce la existencia, y 
según los cuales se produce. Su trabajo es construir los 
objetos lógicos capaces de dar cuenta de esa producción 
y de llevar así la cuestión crítica a su más alto punto de 
paradoja: allí donde se encaran condiciones que no son 
"más amplias que lo condicionado" (este programa con­
duce en línea recta al concepto de disyunción). En conse­
cuencia, Deleuze protesta con vehemencia contra la con­
fusión del irracionalismo y el ilogismo, deseando 
ardientemente "una nueva lógica, plenamente una lógica, 
pero que no nos vuelva a conducir a la razón", una "lógica 
irracional", "una lógica extrema y sin racionalidad" (FB­
LS, 55; CC. 1 05-106). El irracionalismo deleuziano no debe 
ser una etiqueta vaga. propicia a todos los malentendidos 
y malignidades. Por lo menos comprende dos aspectos 
fuertes, que componen de la misma manera el programa de 
"empirismo trascendental": refutación del fundamento (la 
necesidad de los conceptos debe buscarse por el lado de 
lo involuntario de un encuentro), lógica de la síntesis 
disyuntiva o disyunción, o incluso de la complicación (los 
principios de contradicción y de tercero excluido no ejer­
cen su jurisdicción sino en un ámbito derivado). 



104 FRAN<;OIS ZOURABICHVIU 

Univocidad del ser 

* En efecto, lo esencial de la univocidad no es que el 
Ser se diga en un solo y mism.o sentido. Sino que se diga, 
en un solo y mismo sentido, de todas sus diferencias 
individuantes o modalidades intrínsecas." (DR, 53) "La 
univocidad del ser no significa que haya un solo y mismo 
ser: por el contrario, los entes son múltiples y diferentes, 
siempre producidos por una síntesis disyuntiva, a su vez 
disjuntos y divergentes, membra disjuncta. La univocidad 
del ser significa que el ser es Voz, qUe se dice, y se dice 
en un solo y mismo 'sentido' de todo cuanto se dice." 
(LS, 210) 

** La relevancia de la tesis medieval de la univocidad 
del ser es por cierto el aporte más profundo de Deleuze a la 
historia de la filosofía (SPE, cap. VI y XI; DR. 52-61; LS, 
serie 2Y). Esta tesis, cuya historia comprende tres etapas, 
Duns Scoto, Spinoza, Nietzsche, subvierte toda la ontolo­
gía, Heidegger inclusive; desplegada en sus consecuen­
cias, cuestiona hasta la pertinencia del nombre de ser. Lo 
esencial es que lleva en ella la afirmación de la inmanen­
cia. 1) La univocidad es la síntesis inmediata de lo múlti­
ple: sólo se habla del uno como parte del múltiplo, mien­
tras que este último se subordina al uno como al género 
superior y común capaz de englobarlo. Lo cual implica que 
el uno no es más que el diferenciante de las diferencias, ' 
diferencia interna o síntesis disyuntiva (Deleuze observa 
que la sustancia única de Spinoza conserva todavía algu­
na independencia respecto de sus modos, pero "sería ne­
cesario que la sustancia se diga ella misma unos modos, y 
solamente unos modos", DR, 59, inversión que sólo resul­
ta efectuada por Nietzsche, en el concepto de Eterno Re­
tomo; pero volviendo a Spinoza para una segunda lectura~ 
él muestra cómo la teoría de los cuerpos remite 
tendencialmente a una comprensión muy distinta de la 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 105 

sustancia única promoviendo un puro plano de inmanen­
ciaocuerposinórganos:AiE, 369n28;MP, 190-191,310 y 
sigs.; SPP, cap. VI). La palabra "diferenciante", frecuente 
bajo la pluma de Deleuze, tiene sin embargo el inconve­
niente de dejar suponer una instancia separada, alojada en 
el corazón del mundo como el amo interior de sus distribu­
ciones; está claro, empero, que no designa otra cosa que 
el borde a borde de las diferencias o la red múltiple y 
mutante de sus "distancias" (la cosa, reducida al plano 
originario o "trascendental" de la síntesis disyuntiva, no 
existe sino como singularidad o punto de vista que en..: 
vuelve una infinidad de otros puntos de vista). 2) El coro­
lario de esta síntesis inmediata de lo múltiple es la exposi­
ción de todas las cosas en un mismo plano común de 
igualdad: "común" no tiene ya aquí el sentido de una iden­
tidad genérica, sino de una comunicación transversal y 
sin jerarquía entre seres que solamente difieren. La medida 
(o la jerarquía) también cambia de sentido: no es ya lá me­
dida externa de los seres respecto de un patrón, sino la 
medida interior a cada uno en su relación con sus p:topios 
límites ("lo más pequeño se convierte en lo igual de lo más 
grande en cuanto no está separado de lo que puede", DR. 
55; -de aquí se desprenden ulteriormente un concepto de 
"minoridad", MP, 356 y sigs.; una teoría del racismo, MP, 
218; y una concepción de la infancia, por ejemplo ce. 167' 
"el bebé es combate"). Esta ética del ser-igual y de lapo­
tencia se deduce de Spinoza pero más aún de Nietzsche y 
de su Eterno Retorno (DR, 60 y 376-fin). En definitiva, "el 
Ser unívoco es a la vez distribución nómada y anarquía 
coronada" (DR, 55). ¿Qué sentido tiene conservar la no­
ción de unidad, así fuera en el modo no-englobante de una 
multiplicidad (inmanencia del' uno a lo múltiple, síntesis 
inmediata de lo múltiple)? Ocurre que un pluralismo que 
no fuera al mismo tiempo un monismo conduciría a la frag­
mentación de términos dispersos, indiferentes y trascen­
dentes unos a otros: la diferencia, lo nuevo, la ruptura, 



106 FRAN(:OL.<; ZOURABICHVILI 

dependerían de un surgimiento bruto y milagroso (crea­
ción ex nihil o - pero ¿de dónde vendría la potencia de 
ese nihil? Y ¿cuál sería esa "venida''?). Al respecto, el 
uno de la univocidad condiciona la afirmación de lo múl­
tiple en su irreductibilidad (QPh, 185). Que todo proven­
ga del mundo, hasta lo nuevo, sin que éste sea de ningu­
na manera tomado en el pasado, ésa es la lección de 
inmanencia que se deslinda de la solidaridad de los con­
ceptos de univocidad, de síntesis disyuntiva y de virtual 
bien comprendido. 

***La afirmación de la univocidad del ser, cuya fór­
mula constante es "ontológicamente uno, formalmente 
diverso" (SPE, 56; DR, 53, 385; LS, 75), desemboca en la 
ecuación "pluralismo= monismo" (MP, 31). Por tanto, 
nada permite inferir una primacía del uno. Esta tesis, sos­
tenida por Alain Badiou7, no sopesa lo suficiente, al pare­
cer, el enunciado según el cual el ser es lo que se dice de 
sus diferencias y no la inversa, la unidad "es la de lo 
múltiple y sólo se dice de lo múltiple" (NPh, 97). Además, 
el hecho de que el concepto de simulacro aplicado al ente 
en general sea la consecuencia inevitable de la tesis de 
uní vocidad, a nuestro juicio, de ninguna manera confir­
ma una primacía del uno. Esta aplicación del simulacro al 
ente significa solamente que el léxico del ser dejó de ser 
pertinente en el universo de la síntesis disyuntiva, por lo 
que conserva de horizonte fijo e identitario. Porque cuan­
do Deleuze anuncia la inversión del platonismo y lo uni­
versal del ascenso de los simulacros, lo que es simulado 
no es otra cosa que la identidad, la delimitación estanca 
de las formas y las individualidades, en modo alguno el 
juego de las disyunciones inclusivas o los devenires que 
producen su efecto: "Todas las identidades no son más 

7. Véase ''Multiplicidades", nota. 

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 107 

que simuladas" (DR, 1), "el simulacro hace caer bajo la 
potencia de lo falso (fantasma) lo Mismo y lo Semejante" 
(LS, 303). En Deleuze lo único que hay de real es el juego 
móvil de la síntesis disyuntiva como unidad inmediata de 
lo múltiple, o el Eterno Retorno interpretado como '"el ser 
del devenir" (DR, 59); no el uno retirado, porque sólo es 
una LA diferencia, que di verge inmediatamente de sí. Íba­
mos a decir que no hay polo del uno retirado en Deleuze; 
hay uno, pero es la muerte, el cuerpo sin órganos puro y 
desnudo, querido como tal. Ese polo sin duda está impli­
cado en la vitalidad y el deseo, pero precisamente como 
último rechazo de dejar que lo múltiple se organice o se 
unifique. Que la relación con la muerte sea la condición 
de lo real no significa que la muerte sea lo real y que los 
devenires no sean más que su simulacro (esta ilusión es 
muchas veces subrayada en Mil mesetas como el riesgo 
inherente al deseo). Es significativo que, solo entre los 
conceptos deleuzianos, el simulacro haya sido completa­
mente abandonado luego de Lógica del sentido (apenas 
se encuentran huellas en lo "Natal": véase "Ritornelo"). 
Se pueden manifestar dos razones: se prestaba a dema­
siados equívocos, pero sobre todo participaba todavía 
de una exposición negativa de la "anarquía coronada", 
totalmente vuelta hacia la demostración crítica del carác­
ter producido o derivado de la identidad. El sitio vacante 
es investido por el concepto de devenires. 

Vida (o vitalidad) no-orgánica 

* "Hay un lazo profundo entre los signos, el aconteci­
miento, la vida, el vitalismo. Es la potencia de una vida no­
orgánica, aquella que puede haber en una línea de dibujo, 
de escritura o de música. Los que mueren son los organis­
mos. no la vida. No hay obra que ho indique una salida a la 



108 FR4N<;Ols ZoURABICHVILI 

vida, que no trace un camino entre el empedrado. Todo cuan­
to escribí era vitalista, por lo menos eso espero, y constituía 
una teoría de los signos y del acontecimiento." (P, 196) 

**Es raro que la palabra "vitalismo" sea empleada con 
el rigor de un concepto. Como todo el mundo, los filósofos 
tienen sus momentos poco gloriosos, donde descubren 
sin confesárselo el interés de cultivar una doxa que les es 
propia, de mantener el equívoco de algunas palabras para 
poder lanzarlas a la cara del adversario como p¡ítente de 
infamia. Así, ¿por qué no denunciar el vitalismo de Deleuze, 
ya que él mismo no deja de reivindicarlo? En este tipo de 
maniobra infra-filosófica es decisivo no saber de qué se 
habla. Cuando se invoca el vitalismo, uno se refiere más o 
menos a dos cosas: a cierto descarrío de las ciencias natu­
rales en el siglo xvm, en una suerte de mística que se sus­
trae a todo esfuerzo verdadero de explicación (postulación 
de un "principio vital" como razón última de lo viviente), o 
al culto de la vitalidad que se propaga diversamente en 
Europa a fines del siglo XIX, y que reivindican posterior­
mente cierta cantidad de movimientos políticos, entre ellos 
el fascismo (invocación de un genio de la raza, del pueblo 
o del individuo, y de los derechos superiores de la vida en 
su combate con fuerzas consideradas degeneradas). La 
impugnación de la idea de espontaneidad, corolario de la 
teoría del deseo-máquina. debería bastar para hundir-en el 
ridículo toda explotación insinuante del uso deleuziano de 
la palabra "vitalismo". Claro que para eso hay que ponerse 
en un plano filosófico. Jamás se encontrará en Deleuze un 
concepto de vida en general. Si él se interesa en la noción 
nietzscheana de "voluntad de poder". y si en última ins­
tancia la identifica con la duración-memoria de Bergson, 
es ante todo porque de ahí deslinda el carácter diferencia­
do-diferenciable, que excluye el recurso a la vida como 
valor trascendente, independiente de la experiencia, pre­
existente a las formas concretas y transindividuales en las 
cuales se inventa (NPh, cap. II-III, sobre todo 56-59, 114-

EL VOCABULARIO DE I>EL:EUZE 109 

116; IT, 179-192). Por tanto, no hay vida en general, la vida 
no es un absoluto indiferenciado sino una multiplicidad 
de planos heterogéneos de existencia, inventariables se­
gún el tipo de evaluación que los gobierna o anima (distri­
bución de valores positivos y negativos); y más que dis­
tinguirlos a unos de otros, esa multiplicidad atraviesa a 
los individuos (o incluso: los individuos no se-distinguen 
sino en función del tipo de vida dominante en cada uno de 
ellos). En segundo lugar, Deleuze busca en este concepto 
una problemática que permita superar la alternativa de la 
moral fundada sobre valores trascendentes y del amoralis' 
mo nihilista o relativista, que toma el pretexto de la 
facticidad de estos últimos para inferir que "todo da lo 
mismo". Más precisamente, debemos distingUir dos for­
mas de relativismo, de las cuales solamente una es nihilis­
ta: "no es la variación de la verdad según el sujeto, sino la 
condición bajo la cual aparece al sujeto la verdad de una 
variación" (Le pli, 27). Una cosa es afirmar que la verdad 
depende del punto de vista de cada uno, y otra decir que la 
verdad es realmente relativa a un punto de vista pero que 
no por ello todos los puntos ·de vista son equivalentes. 
Pero ¿cómo un punto de vista se arrogaría la superioridad, 
en ausencia de todo criterio objetivo que permita medir las 
pretensiones del afuera? Asumiendo precisamente esa con­
dición, y por consiguiente planteando el problema de una 
evaluación inmanente de los puntos de vista o de las eva­
luaciones que condicionan cada modo de existencia (SPE, 
247-249;/T, 184-185; QPh, 72; CC, cap. XV). Es superior el 
modo de existencia que consiste en la prueba mutua de los 
modos de existencia, o que se ocupa de hacerlos resonar 
unos en otros. Es cierta la distancia o el conjunto de las 
distancias experimentadas, y la selección inmanente que 
allí se opera. Lo cualimplica que la verdad es creación, no 
en el sentido en que Dios habría podido hacerla diferente 
(Descartes), sino en el sentido en que es relativa a la pers­
pectiva que un pensador o un artista supo tomar sobre la 



110 FRAN<;OIS ZoURABICHVILI 

variedad de los modos de existencia y los sistemas de va­
lores disponibles (IT, 191). Pero la pregunta rebota: ¿en 
qué el punto de vista que ordena los puntos de vista sería 
superior a los otros? ¿En qué incluso podemos afirmar que 
los puntos de vista se ordenan en la experiencia? ¿Porque 
el modo de existencia creador es el único abierto, el único 
en problematizarse él mismo y en vivir la existencia como 
problema? Esta respuesta correría el riesgo de reintroducir 
la finalidad y comprometer la condición de inmanencia. 
Preguntemos entonces por qué en definitiva más vale pen­
sar que no pensar. La respuesta deleuziana es que pensar 
es más intenso. Hay que sopesar con prudencia la obje­
ción que se nos ocurre: por cierto, es en la experiencia 
donde aprendemos la superioridad intensiva de los afec­
tos -entendamos: del encuentro de lo heterogéneo o el 
afuera por el cual toda la afectividad resulta perturbada y 
redistribuida- sobre las afecciones ordinarias, pero ¿no 
sería todavía, bajo la apariencia de un enunciado último, 
un criterio exterior de juicio, la reintroducción disfrazada 
de un valor trascendente -la intensidad- que de tal modo 
rubrica el fracaso del programa de evaluación inmanente? 
En última instancia, la intensidad es un criterio inmanente 
porque la autoafirmación de nuestras facultades coincide 
con la afirmación de lo nuevo, de la salida, del afecto, y de 
ese modo determina la intensidad -cualesquiera que sean 
los terrores que la acompañen- como dicha. 

*** A partir de entonces, Deleuze puede llamar más 
especialmente vida o vitalidad no la multiplicidad de las 
formas de vida sino aquella entre esas formas en que la 
vida -el ejemplo mismo de nuestras facultades- quiere ser 
ella misma: forma paradójica, a decir verdad más cerca de 
lo informe. Una vez más reconocemos una inspiración 
nietzscheana. y debemos reafirmar, aunque de otra mane­
ra, la ausencia en Deleuze de un concepto de vida o de 
vitalidad en general: por un lado porque la vida tal como él 
la concibe siempre e inseparablemente es vida no orgáni-

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 111 

ca (o incluso no personal-véase LS, 177; D, 61; etc.), por 
el otro porque como lo propio de la vitalidad no orgánica 
es la creatividad y en consecuencia su imprevisibilidad 
(ciertamente no un tesoro natural u originario que bastaría 
con exteriorizar), en vano se buscaría su forma estándar 
(aunque nada impida plantear a la vitalidad no-orgánica 
remedando de manera penosa, triste, la imagen que inevi­
tablemente Deleuze da de ella, que sin embargo es "sin 
imagen"~ así como es posible venerar el rizoma sin la som­
bra de una inspiración rizomática). Vida no-orgánica: la 
expresión, que viene de Worringer (MP, 619-624; FB-LS, 34 
y 82; IM, 75-82), está sobredeterminada por el concepto de 
"cuerpo sin órganos" proveniente de Artaud (FB-LS, 33-
34; CC, 164) y por el pensamiento de Bergson (IT, 109). 
Demorémonos aquí en lo que tiene que ver con Bergson: 
"la vida como movimiento se aliena en la forma material 
que suscita" (B, 108), la vida es creación pero lo viviente 
es cierre y reproducción, de manera que el impulso vital­
como la duración- se disocia a cada instante en dos movi­
mientos, uno de actualización-diferenciación en una espe­
cie o una forma orgánica, el otro por el cual se recupera 
como totalidad virtual siempre abierta a cada una de sus 
diferenciaciones; así, "no es el todo lo que se cierra a la 
manera de un organismo, es el organismo el que se abre 
sobre un todo, y a la manera de ese todo virtual" (B, 110). 
Por consiguiente. es rehusando circunscribir la vida en los 
límites de lo viviente formado, y así definir la vida por la 
organización, como la tendencia evolutiva o creadora que 
atraviesa lo viviente puede ser pensada, más allá de la 
alternativa insatisfactoria del mecanismo y el finalismo. Este 
rechazo, por supuesto, conduce o a darse la vida bajo la 
forma de un principio distinto de la materia, o a concebir la 
materia misma como vida, no -como se habrá comprendi­
do- alojándole almas directrices -lo que sólo testimonia­
ría la incapacidad de salir de la imagen de la vida como 
organización o como subjetividad constituida-, sino lla-



112 FRANc;oiS ZoURABICEMU 

mando vida a la actividad creadora anónima de la materia 
que, en un momento determinad~ de Su evolución, se hace 
organización: esta segunda vía desemboca en la concepción 
de una vitalidad fundamentalmente inorgánica. No hay aquí 
una fantasía terminológica, ni mucho menos -salvo que 
uno se sustraiga al razonamiento lógico y se deje inquietar 
por las prevenciones de la doxa- una fantasmagoría místi­
ca; esta redefinición de la vida tiene por desafío, volvamos 
a decirlo, pensar en qué lo viViente formado eStá en exceso 
sobre su propia organización, en q-qé la evolución lo atra­
viesa y desborda (su lógica no puede sino impugnar y 
competir con la del darwinismo -se '?omprende que Deleuie, 
en su estudio del devenir, haya meditado particularmente 
los casos de mutualismo o de ca-evolución, trébol y abe­
jorro, avispa y orquídea, para los cp_ales la teoría de la 
evolución llo suni.inistra Un_a explicación satisfactoria: véa­
se MP, 17). Por último, si la vida debe concebirse más acá 
de la organización, como pura creación de la naturaleza, no 
hay que sospechar la menor metáfora en sU: invocación 
más allá -vida psíquica y creación de pensamiento. En efec­
to, todo proceso tiene que ver con la vida no-orgánica, en . 
la medida en que no vuelve a conducir a una forma consti­
tuida sino que se escapa de ella, y no bosqueja una nueva 
sino para marchar ya a otra parte, hacia otros bosquejos: 
lo que aquí se llama "vida" no depende de la naturaleza de 
los elementos (formación material, psíquica, artística, etc.), 
sino de la relación de desterritorialización mutua que los 
arrastra hacia umbrales inéditos (la organización, por ejem­
plo, es un umbral franqueado por la materia -dicho sea 
para simplificar al extremo; y en la relación de la avispa y la 
orquídea, considérese la vida no-orgánica del "bloque de 
devenir" que lleva sus dos formas de vida organizada, las 
entrelaza una a la otra hasta franquear un umbral de exis­
tencia donde ellas se presuponen mutuamente). La vida no­
orgánica es un ejemplo típico de concepto deleuziano, 
irreductible a la asignación de un ámbito propio, susceptible 

EL VOC.4..BULARIO DE DELEUZE 113 

por consiguiente de un uso literal, sea cual fuere el campo 
encarado, y de. un uso "transversal" que combina en una 
literalidad igual una multiplicidad de áinbitos cualesquiera, 
por heterogéne.os que sean. De tal modo, nos acercamos: a 

. la concepción deleuzo-guattariana de la naturaleza, que 
no reconoce ya el corte de lo natural y lo artificial; al con­
cepto de plano de inmanencia; por último, como es natu­
ral, a la experiencia del cuerpo pensado bajo la condición 
de· la relación con un cuerpo sin órganos. 

Virtual 

* "Lo virtual no se opone a lo real, sino solamente a lo 
actual. Lo virtual posee una plena realidad, en cuanto 
virtual... Lo virtual hasta debe ser definido como una par­
te estricta del objeto real-como si el objeto tuviera una de 
sus partes en lo virtual, y allí se hundiera como en una 
dimensión objetiva." (DR, 269) 

** ¿Por qué el pensamiento de Deleuze invoca lo vir­
tual? Lo virtual es la insistencia de lo que no es dado. Sólo 
lo actual es dado, inclusive en la forma de lo posible, o sea, 
de la alternativa como ley de división de lo real que asigna 
de entrada mi experiencia a cierto campo de posibles. Pero 
que lo virtual no sea dado no significa que lo sea de otro 
modo o por otro: ése sería el otro sentido de lo posible 
como mundo expresado por el otro, vale decir, ·como punto 
de vista -perceptivo, intelectual, vital- diferente del mío; 
o incluso lo posible bajo la forma trascendente de lo nece­
sario o de un punto de vista ubicuo tOtalizan te, que uno se 
representa ocupado por un Dios que contempla el infinito 
actual de las verdades eternas, a la manera del racionalismo 
clásico, o como falta perpetua y ausencia, a la manera 
estructuralista. Que haya virtual, pues, significa primero que 
no todo está dado, ni se puede dar. Luego, esto significa 



114 
FRANJ;OIS ZoURABICHVILI 

que todo cuanto sucede sólo puede pr~venir del mu~do -
cláusula de inmanencia, y de creencia correspondiente 
(creer en este mundo "como en lo imposible", :'~le decir, 
en sus potencialidades creadoras o en la creacwn de po­
sibles: JT, 221; QPh, 72). El recurso a esta categoría, porlo 
tanto. no se explica por no se sabe qué tentación espiritua­
lista de otro mundo o de un Cielo disfrazado: el contrasen­
tido elemental sobre lo virtual, en efecto, consiste en ver 
en ello una actualidad de otro tipo, por tanto en confundir­
lo con aquello de lo que por definición se desmarca -la 
trascendencia. Se explica por el esfuerzo por dotar a la 
filosofía de un conjunto de herramientas lógico capaz de 
dar consistencia a la idea de inmanencia. 

***Por eso no hay que encarar lo virtual solamente a 
partir del proceso de actualización: el_le:t?r se vería tenta­
do a interpretarlo como un estado pnmitlVo de lo real de 
donde deriva lo dado. Y aun cuando el modo de exposi­
ción del cap. V de Diferencia y repetición favorezca esa 
impresión, sin embargo contradictoria con su tesis ~ás 
explícita (contrariamente a Mil mesetas, que retomara el 
tema embriológico con relación a la cuestión de la ·expe­
riencia real, y afirmará con más claridad la contemporanei­
dad del huevo con todas las edades de la vida -véase 202-
203 y aquí mismo, infra), el caso es que lo virtu~l _es 
introducido a partir del cap. II, en la perspectiva exphclla 
de un pensamiento de la experiencia, vale decir, de lo dado 
(DR, 128-140). Si no hay una experiencia de lo virtual c~mo 
tal, porque no es dado y no tiene una existencia psicologt­
ca en cambio una filosofía crítica que se niegue a "calcar" 
la 'forma de lo trascendental sobre la de lo empírico, Y de 
ese modo a asignar a lo dado la forma de un ya dado como 
estructura universal de la experiencia posible, hará justicia 
a lo dado constituyendo lo real con una parte actual Y u~a 
parte virtual. Es en este sentido como no hay real-es de~Ir, 
encuentro y no solamente objeto de antemano reco~~cid~ 
como posible- sino en vías de actualización; y tambten, Sl 

EL VOCABULARIO DEDELEUZE 115 

lo virtual por sí_mismo no_ es dado. en cambio lo dado puro, 
en el plano de mmanencta de la experiencia real, está en 
contacto con_ él, l.~ impli~a !ntimamente. y por eso el proce­
so_ de ac_tuahzacwn es logtcamente inseparable del movi­
miento 1~verso ~e cristalización que restituye a lo dado 
su parte ureductrble de virtualidad. 

Si ahora preguntamos en virtud de qué el todo del mun­
do ~~o es dado ni puede darse, la respuesta está en la refu­
t~ciO~ de la naturaleza seudo-originaria de lo posible: la 
h1s~on~ del_ mundo, como la de una vida, está.marcada por 
redrstnbucwn_es -o acontecimientos- que pluralizan el 
~ampo de _posrbles, o más bien lo multiplican en campos 
mcompombles unos con otros. Esas redistribuciones cier­
t~m~nte son fechables, pero no pueden alinearse en la con­
tmmdad de un presente permanente, coextensivo al tiem­
po del mundo (sobre el sentido nuevo de la fecha véase p 
51-52). No tiene sentido llamarlas sucesivas: únicament~ 
lo son las efectuaciones espacio-temporales ( 0 estados de 
cos~~) _cuan~? se las considera en abstracto, a partir de 
~na ~rmenswn suplementaria" respecto de las de la expe­
nencta: vale decir, separándolas del campo de posibles 
d~termmado con el que se vinculan, omitiendo su parte 
vut_ual para tratarlas como puras actualidades. Su índole 
den vada del campo de posibles acarrea la afirmación de 
una temporalidad múltiple, de un tiempo multidimensional 
-1~ revelación de una realidad no-cronológica del tiempo, 
mas profunda que la cronología (véase "Cristal de tiem­
po"). Esto implica poner la exterioridad en el tiempo· pero 
el afuera del tiempo no es ya la supra-historicidad 'de lo 
eterno, siquiera en la forma aparentemente inmanentista 
de la hermenéutica, que por lo menos mantiene la continui­
~ad de una ~onciencia humana y, por consiguiente, de un 
tiempo comun; se ha vuelto interior al tiempo, separándo­
lo de sí de ~anera ~últiple. Por tanto, el todo no puede ser 
pensado smo mediante una síntesis de las dimensiones 
heterogéneas del tiempo, de donde surge el sentido fun-



116 
FRA.Nc;oiS ZoURABICHVILI 

1 d lo virtual Es esta síntesis la 
damentalmente teml ~or_at 1~· es ella e~ otros términos, la 
que nos hace ver e cns a ' . ' 
que está en juego en todo devemr. 

Referencias y abreviaturas 

AlE Capitalisme et schizophrénie, t. 1: L 'anti-lEdipe, 
con Félix Guattari, Minuit, 1972; reed. aumentada, 
1973. [El anti-Edipo: capitalismo y esquizofrenia, 
Barcelona, Paidós-Ibérica, 1998.] 

B Le bergsonisme, PUF, 1966. [El bergsonismo, Ma­
drid, Ediciones Cátedra, 1987.] 

CC Critique et clinique, Minuit, 1993. [Crítica y clíni­
ca, Barcelona, Editorial Anagrama, 1997.] 

D Dialogues, con Claire Parnet, Flarnmarion, 1977; reed. 
aumentada, Charnps, 1996. [Diálogos, Valencia, Edi­
torial Pre-Textos, 1997 .] 

DR Différence et répétition, PUF, 1968. [Diferencia y 
repetición, Gijón, Ediciones Júcar, 1987.] 

E L 'Épuisé, en Samuel Beckett, Quad et autres pii!ces 
pour la télévision, Minuit, 1992. 

ES Empirisme et subjectivité, PUF, 1953. [Empirismo y 
subjetividad, Barcelona, Editorial Gedisa, 1981.] 



118 
FRAN<;OIS ZoURABICHVILI 

FB-LS Francis Bacon. Logique de la sensation, La 
Différence, 1981, en 2 vol.; reed. Le Seuil, 2002. 
[Francis Bacon: lógica de la sensación, Madrid, 

Arena Libros, 2002.] 
ID L'fle déserte et autres textes, Minuit, 2002. [La isla 

desierta y otros textos: textos y entrevistas, Valen­

cia, Editorial Pre-Textos, 2005.] 
IM Cinéma l. L'image-mouvement, Minuit, 1983. [La 

imagen-movimiento: estudios sobre cine 1, Barce­
lona, Paidós-Ibérica, 2003.] 

[[ Cinéma 2. L'image-temps, Minuit, 1985. [La ima­
gen-tiempo: estudios sobre cine 2, Barcelona, 

Paidós-Ibérica, 1996.][ 
Kplm Kajka. Pour une littérature mineure, con Félix 

Guattari, Minuit, 1975 [Kafka. Por una literatura 
menor, México, Era, 1978.] 

LS Logique du sens, Minuit, 1969. [Lógica del sentido, 
Barcelona, Paidós, 1989.] 

MP Capitalisme et schizophrénie, t. 2: Mille plateaux, con 
Félix Guattari, Minuit, 1980. [Mil mesetas: capitalismo 
y esquizofrenia, Valencia, Editorial Pre-Textos, 2004.] 

N Nietzsche, PUF, 1965. [Nietzsche, Madrid, Arena Li­

bros, 2000.] 
NPh Nietzsche et la philosophie, PUF, 1962. [Nietzsche 

y la filosofía, Barcelona, Editorial Anagrama, 2002.] 
QPh Qu'est-ce que la philosophie?, con Félix Guattari, 

Minuit, 1991. [¿Qué es la filosofía?, Barcelona, Edi­

torial Anagrama, 2005 _] 
P Pourparlers, Minuit, 1990 [Conversaciones, Valen-

cia, Pre-Textos, 1995.] 
PS Proust et les signes, PUF, 1964. Citamos la reedición 

aumentada de 1970. [Proust y los signos, Barcelo­
na, Editorial Anagrama, 1995.] 

PSM Présentation de Sacher-Masoch, Minuit, 1967. [Pre­
sentación de Sacher-Masoch, Madrid, Taurus Edi­

ciones, 1974.] 

EL VOCABUlARIO DE DELEUZE 119 

PV 

SPE 

SPP 

Péricles et Verdi La h .1 _ Ch 't 1 - - p ' osop/ue de Franrois 
F a/ el, Mmuit, 1988. [Ferie/es y Verdi: lafiloso­
~a -e Franr;ms Chatelet, Valencia, Editorial Pre 
,extos, 1989.] -
Spinoza el le probl' d , eme e l expression M' -
1968 [S - · mmt 

1 
- pmoza y el problema de la expresión Bar' 

ce ona, Muchnik, 1975.] ' -
Spinoza. Philosophie pratt'que M' . 
[S - . - , , · mmt, 198 L 

pznoza. Ftlosofia practica Barcelon T 
Editores, 1984.] ' a, usquets 

Politique et psychanalyse (con F. Guattari) D 
perdus, 1977 _ , es mots 

-- L~pli, MI inuit, 1988. [El pliegue: Leibniz y el barroco 
" ,_arce ona, Pmdós-Ibérica, 1989.] , 
L Immanence: une vi e" • en Philosophie no 47 M' -
1995. ' ' mmt, 

.. C~~:7;i¿~:c~Impenhte d(isponibles en transcripción sobre 
· m as www webdeleu ) tro en la BNF. · ze.com . en regis-

L'abécédaire de Gilles Dele M uze, 3 cassettes, ed. 
ontparnasse,Arte Vidéo, 1997. 



Otros conceptos evocados 

Afuera,exterioridad:l3,15,18, 23, 24, 43, 44, 56, 62, 66, 75, 
85,88,92,109, 110,115 
Bloque de infaocia: 9, 34 
Clínica: 31, 38,44, 52, 59, 70, 73, 77, 82,96,103 
Código y axiomático: 16, 29, 41, 42, 46,72 
Concepto: 5-7,13, 75, 83, 86, 88, 89,92 
Contemplación,Contracción,hábito: 27, 43 
Diferencia interna: 23, 52, 53, 68n, 83, 101 
Dramatización: 56 
Ecceidad: 18, 20, 69, 70, 79,98 
Estereotipos, esquemas sensorio-motores: 32, 35,36,58,71-74, 
77.88 
Estrato: 17,102 
Evaluación inmanente: 109 
Imagen-movimiento: 34, 35, 80 
Literalidad: 6, 37, 38, 113 
Lógica de lo irracional: 30, 75, 76, 87-91,103 



122 FRANCOIS ZoURABICHVILI 

Mapa,cartografía: 31, 34, 53, 59, 92,96 
Máquina abstracta: 17, 19, 45, 64 
Moleculat y molat: 17, 45, 70 
Personajes conceptuales: 75, 80, 87 
Perversión: 56, 57, 82 
Transversalidad: 18,58,59,113 

Confrontación con otras formas de 
pensamiento contemporáneo 

Badiou (Alain): 39n, 68n, 106 
Derrida (Jacques): 26, 56 
Estructuralismo: 59, 113 
Foucault (Michel): 20, 41, 73, 83 
Freud (Sigmund) y el psicoanálisis: 30, 36, 57, 93 
Heidegger (Martin): 14, 21, 24, 26, Sin, 104 
Hermeneútica: 114 
Husserl (Edmund) y la fenomenología: 14, 24, 27, 78, 82, 84, 93 
Klein (Mélanie): 28, 63, 69 
Marxismo: 65 
Positivismo lógico: 12, 89, 90, 102 

( 



Índice 

Acontecimiento .................................................................. ll 
Agenciamiento .................................................................... 16 
Aión ..................................................................................... 20 
Complicación ....................................................................... 24 
Corte-flujo (o síntesis pasiva. o contemplación) ................ 26 
Cristal de tiempo (o de inconsciente) ................................ 29 
Cuerpo sin órganos (Cs0) .................................................. 38 
Desterritorialización (y territorio) ........................................ .41 
Devenir ................................................................................. 44 
Distribución nómada (o espacio liso) .............................. .47 
Empirismo trascendental... ................................................. .49 
Línea de fuga (y menor-mayor) ............................................. 53 
Máquina de guerra .............................................................. 60 
Máquinas deseantes ........................................................... 63 
Multiplicidades ............................. : ...................................... 66 
Plano de inmanencia (y caos) ................................................ 70 
Prob1erna ................................................................................. 85 



126 FRAN<;OIS ZouRABICHVILI 

Ritomelo (diferencia y repeticiónl----------------· ...................... 90 
Rizoma .................................................................................. 93 
Singularidades preindi viduales .... _ ................................. _ .... 96 
Síntesis disyuntiva (o disyunción inclusiva) ................... 99 
Univocidad del ser.. ............................................................ l04 
Vida (o vitalidad) no-orgánica .......................................... ! 07 
Virtual ............................................................................... ll3 

REFERENCIAS Y ABREVIATURAS ............................................. !!? 

ÜTROS CONCEPTOS EVOCADOS ............................................. 121 

CONFRONTACIÓN CON OTRAS FORI'viAS 

DE PENSAMIENTO CONTEMPORÁNEO ....................................... l23 




