FRANCOIS ZOURABICHVILI

Maestro de conferencias
en la Universidad de Montpellier I1I — Paul Valéry

Director de programa en el Colegio Internacional de Filosofia

ELVOCABULARIO
DE DELEUZE

Traduccion de Victor Goldstein




Zourabichvili, Frangois
El vocabulario de Beleuze. - 1a ed. - Buenos Aires ; Atuel,
2007, 128 p. ; 19x12 cm. - {(Nueva Serie Atuel. Andfora)

Traducido por: Victor Goldstein
ISBN 978-987-1155-43-9

1. Filosofia. |. Goldstein, Victor, trad. |. Titulo
CDD 413.028

Coleccien NUEVA SERIE
Dirgida por Germdp Garcia

Composicién y armado: [estudio dos) comunicacién visual,

Disefic de Tapa: [estudio dos] comunicacién visual.

“Cet ouvrage, pubﬁé dans Ie cadre du Programme d’Aide 3 la Publication
Victoria Ocampo, bénéficie du soutien du Ministére frangais des Affaires
Etrangéres et du Service de Coapération et d’Action Culturelle de
I'Ambassade de France en Argentine”

“Esta obra, editada en ¢l marco del Programa de Ayuda a Ja Publicacién
Victorza Ocampo, cuenta con el apoyo det Ministerio de Asuntos Extran-
jeros de Francia ¥ del Servicic de Cooperacidn v de Accién Cultural de la
Embajada de Francia en la Argentina”™.

© Ellipses Edition—Markeﬁng, 2003, France.
L& Vocabulaire de Deleuze. Frangois Zourabichvili

© 2007

ATUEL

Pichincha 1901 4™ A. Buenos Aires, Argentina

Tel/fax: 4305-1141

www.editotialatuel.com.ar / info@editorialatuel.com.ar

Hecho el depdsito que marca la ley 11.723
Impreso en Argentinz

Printed in Argentina

ISBN 978-987-1155-43-9

sl i

1. “Al pie de la letra”: jqué auditor de Deleuze no con-
servé el recuerdo de esa mania de lenguaje? ;Y coémo, bajo
su aparente insignificancia, no ofr el llamado incansable y
casi imperceptible de un gesto que sustenta toda la filosofia
de la “disyuncidn inclusiva”, de la “univocidad” y de la

“distribucidén némada™? Los escritos, por su lado, testimo- |
nian en todas partes la misma advertencia insistente': no |

tomen como metdforas conceptos que, a pesar de la apa-
riencia, no lo son; comprendan que la misma palabra meta-
fora es una engaiiifa, un seudo-concepto, en el que se dejan
atrapar en filosoffa no sélo sus adeptos sino también sus
detractores, y cuya refatacién es todo el sistema de los

“devenires” o de la produccién del sentido./El auditor coi”

sentido comin bien podia oponer su registro a esa cadena
extrafia y abigarrada que desplegaba Ia palabra de Deleuze,
y no encontrar mds que lo figurado. Pero no por ello dejaba
de recibir en sordina el perpetuo mentis del “al pie de Ia
letra”, 1a invitacién a ubicar sh escucha mas acd de la divisién

1. Como botén de muestra, tomados al azar: DR, 235, 246, 257; A(E,
7, 43, 49, 100, 165-166, 348, 464; Kplm. 40, 63, 83; D, 9, 134, 140,
169; MP 242, 245-246, 286-292, 336, 567; IT, 32, 78, 169, 238,
315; CC. 89; etc.. [Las referencias y abreviaturas asi, como los libros
gue fueron traducidos al espafiol, figuran al final del libro. Los
nimeros de pdginas remiten a ediciones francesas. (N. del T.)]

o

-




6 FRANCOIS ZOURABICHVILL

establecida de un sentido propio y un sentido figurado. De
acuerdo al sentido que le dieron Deleuze y Guattari, jhay
que llamar “ritornelo” a esa firma discreta —llamado punzan-
te, siempre familiar y siempre desconcertante, a “abandonar
el territorio” por la tierra inmanente y exclusiva de la
literatidad? Supongamos que leer a Deleuze sea ofr, asi fuera
por intermitencias, el llamado del “al pie de la letra”,

2. Todavia no conocemos el pensamiento de Deleuze.
Con demasiada frecuencia, hostiles o adoradores, hace-
Mos como §i sus conceptos nos fueran familiares, como si
bastara con que nos toquen para que fos comprendamos a
medias palabras, o como si ya hubiéramos hecho una reco-
rrida por sus promesas. Esa actitud es ruinosa para la filo-
soffa en general: primero porque la fuerza del concepto
corre el riesgo de ser confundida con un efecto de seduc-
cién verbal, que sin duda es irreductible y pertenece con
plenos derechos al campo de la filosofia, pero no exime de
realizar el movimiento ldgico que envuelve el concepto;
luego, porque eso equivale a preservar la legiofla 512 la
novedad deleuziana. o

Poreso no padecemos de un exceso de monografias
sobre Deleuze; por el contrario, carecemos de
monografias consistentes, vale decir, libros que expon-
gan sus conceptos. De esa manera, en modo alguno ex-
cluimos los libros con Deleuze, o cualquier uso incluso
aberrante, con tal que tenga su necesidad propia. Sin
embargo, creemos que tales usos sélo podrian multipli-
carse y diversificarse si los conceptos deleuzianos fue-
ran mejor conocidos, tomados en serio en su tenor real
que reclama el espiritu de los movimientos insélitos que

no siempre le resulta ficil hacer ni adivinar En ocasio— -

alizar en €l para siy_

sobre s, su movxmlento ; al vez, la filosoffa de la actuali-
dad con demasiada frecuencia estd enferma de una falsa

F vOCABULARIO DE DELEUZE 7

alternativa: exponer o utilizar; y de un falso problema: el
sentimiento de gue un abordaje demasiado preciso equi-
valdria a hacer de un autor actual un cldsico. No es para
asombrar entonces si la produccién filos6fica en ocasio-
nes tiende a dividirse en exégesis desencarnadas por un
lado, por el otro en ensayos ambiciosos pero que toman
los conceptos desde arriba. Hasta el artista, el arquitecto,
el soci6élogo que, en un momento determinado de su traba-
jo, utilizan un aspecto del pensamiento de Deleuze, se ven
llevados, si este uso no es decorativo, a utilizar su exposi-
cién para ellos mismos (gl hecho de que esta meditacion
adopte una forma escrita es otro asunto). En efecto, sélo
de esta manera las cosas cambian, un pensamiento des-
concierta por su novedad y nos lleva hacia comarcas para
las cuales no estibamos preparados, comarcas que no son
aquellas del autor sino realmente las nuestras. A tal punto
es cierto que no exponemos el pensamiento de otro sin
hacer una experiencia que concierne propiamente a la nues-
tra, hasta el momento de decir adids o de proseguir el co-
mentario en condiciones de asimilacion y deformacion que
no se disgiernen ya de la fidelidad.

Porgue hay otro problema falso, el del abordaje “exter-
no” ¢ “interno” de un autor. A veces se reprocha ser inter-
no al estudio de un pensamiento por si mismo, destinado
al didactismo estéril y al proselitismo; otras, a la inversa,
se lo acusa de una exterioridad irremediable, desde el pun-
to de vista de una presunta familiaridad, de una afinidad
electiva con lIa pulsacidn intima e inefable de ese pensa-
miento. De buena gana dirfamos que la exposicién de los
conceptos es la dnica garantia de un encuentro con un
pensamiento. No el agente de ese encuentro, sino la posi-
bilidad de su realizacién bajo la doble condicién de lo sim-
pético v lo exirafio, en los antipodas tanto del desconoci-
miento como de la inmersion por asi decir congénita: porque
entonces estallan las dificultades, la necesidad de volver a
jugar ese pensamiento a partir de otra vida, al mismo tiem-




8 Francois ZOURABICHVILI

po que la paciencia de soportar se vuelve infinita. Que el
corazdn lata al teer los textos es un predmbulo necesario,
mas afin, una afinidad requerida para comprender; pero
eso no es mds que la mitad de la comprension, la parte,
como dice Deleuze, de “comprension no filoséfica” de los
conceptos. Es cierto que esa parte merece un esfuerzo, ya
que la préctica universitaria de la filosoffa la excluye casi
metddicamente, mientras que el diletantismo, al creer que
la cultiva, la confunde con cierta doxa del momento. Pero
que un concepto no tenga ni sentido ni necesidad sin un
“afecto” y un “percepto” correspondientes no impide que
sea otra cosa que ellos: un condensado de movimientos
légicos que debe efectuar el espiritu si quiere filosofar, so
pena de quedarse en la fascinacion inicial de las palabras y
las frases, gne entonces toma equivocadamente por la par-
te irreductible de comprensién intuitiva. Porgue, como lo
escribe Deleuze, “se necesitan los tres para hacer el movi-
miento” (P, 224). No necesitarfamos a Deleuze si no presin-
tiéramos en su obra algo para pensar que todavia no lo

fue, y de 1o que atdin no medimos bien cémo podria resultar -

afectada la filosofia, por no dejarnos afectar filosdfica-
mente por ella.

3. Nada parece mas propicio a Deleuze que un léxico
que deletree los conceptos uno a uno al tiempo que subra-
ye sus implicaciones reciprocas. En primer lugar, Deleuze
se dcupd él mismo de dar al concepto de concepto un peso
Aprecision que a menudo le faltaban en filosofia (QPH,
' 1)iUn concepto no es ni un tema, ni una opinidn
ar gue se pronuncie sobre un tema. Cada concepto
participa en un acto de pensar que desplaza el campo de la
inteligibilidad, y modifica las condiciones del problema que
nos planteamos; en consecuencia, no se deja asignar su
lagar en un espacio de comprensién comin dado de ante-
mano, para discusiones agradables o agresivas con sus
competidores. Pero si no hay temas generales 0 eternos

PR R

e

de la Titeralidad?

SRS

FL VOCABULARIO DE DELEUZE 9

sino para la ilusién del sentido comiin, ;jno se reduce la
historia de Ia filosofia a un alineamiento de homénimos?
Mis bien, ella testimonia mutaciones de variables explora-
das por el “empirismo trascendental”.

Ademds, ¢l mismo Deleuze practicé tres veces el 1€xi-
co: basta remitirse al “diccionario de los principales per-
sonajes de Nietzsche” (N, 43-48), al “indice de los princi-
pales conceptos de la Etica” (SPP, cap. IV), y por iltimo
a la “conclusién” de Mil mesetas. El eco entre esta dltima
y la introduccion del libro (“Introduccién: rizoma”) su-
braya que lo arbitrario del orden alfabético es el medio .
mds seguro de no sobreimponer, a las relaciones de imbri-
cacién miltiple de los conceptos, un orden artificial de
las razones que desviarfa del verdadero estatuto de la
necesidad en filosofia.

Cada entrada comienza con una o varias citas: en la
mayoria de los casos no se trata tanto de una definicion
como de una vislumbre del problema con el que se vincula
el concepto, y de una primera impresién de su entorno
terminolégico. La frase, primero oscura, debe aclararse y
completarse alo largo de laresefia, que propone una suer-
te de bosquejo, trazado con palabras. En cuanto a la elec-
cién de las entradas, por supuesto puede ser parcialmente
discutida: ;por qué “complicacion” y no “médquina abs-
tracta”, con n embargo esencial a la problematica....
: or qué “corte-flujo” més que “codigo y
axiomdtico”, “maquina de guerra” y no “blogue de infan-
cia”? Sin lugar a dudas, no podiamos ser exhaustivos; al-
gunas entradas, como el “plano de inmanencia”, a nuestro
juicio merecian un examen profundo; pero también debia-
mos contar con el estado provisional, inacabado, de nues-
tra lectura de Deleuze (de donde procede la més evidente
de las lagunas: Ios conceptos sobre el cine). Lo que pro-
ponemos es una serie de “muestras”, como le gustaba de-
cir a Leibniz, pero también como decia Deleuze a través de
Whitman (CC, 76).




Acontecimiento

* “Por lo tanto, no habra que preguntar cudl es el sen-
tido de un acontecimiento: el acontecimiento es el propio
sentido. El acontecimiento pertenece esencialmente al len-
guaje, se encuentra en una relacion esencial con el lengua-
je; pero el lenguaje es lo que se dice de las cosas.” (LS, 34)
“En todo acontecimiento, en verdad, estd el momento pre-
sente de la efectuacidn, aquel donde el acontecimiento se
encarna en un estado de cosas, un individuo, una perso-
na, aquel que se designa diciendo: ahf estd, ha llegado el
momento; ¥ el futuro y el pasado del acontecimiento sélo
se juzgan en funcidn de ese presente definitivo, desde el
punto de vista de aquel que lo encarna. Pero por otra parte
estd el futuro y el pasado del acontecimiento tomado en si
mismo, que sortea todo presente, porque es libre de las
limitaciones de un estado de cosas, al ser impersonal y
preindividual, neutro, ni general pi particular, eventum
tantum...; o mis bien, que no tiene otro presente que el
del instante m6vil que lo representa, siempre desdoblado
en pasado-futuro, formando lo que es preciso lamar la
contra-efectuacidn. En un caso, es mi vida la que me pare-
ce demasiado débil para mfi, 1a que se escapa en un punto
hecho presente en una relacién asignable conmigo. En el
otro caso, soy yo el que soy demasiado débil para la vida,
la vida es demasiado grande para mi, arrojando por todas
partes sus singularidades, sin relacién conmigo, ni con un
momento determinable como presente, salvo con el ins-
tante impersonal que se desdobla en todavia-futuro y ya-
pasado.” (LS, 177-178) '

*#% F] concepto de acontecimiento nace de una distin-
cidn, de origen estoica: “no confundir el acontecimiento
con su efectuacidn espacio-temporal en un estado de co-
sas” (LS, 34). Decir que “el cuchillo entra en la carne” es
expresar una fransformacién incorpdrea que difiere en




12 Francors ZoURABICHVILI

naturaleza de la mezela de cuerpos correspondiente (cuan-
do el cuchillo entra efectivamente, materialmente, en la
carne) {MF, 109). La efectuacién en los cuerpos (encarna-
cidn o actualizacién de! acontecimiento) sélo da lugar a la
sucesion de dos estados de cosas, antes-después, segin
el principio de la disyuncién exclusiva, mientras que el
lenguaje recoge la diferencia de esos estados de cosas, el
puro instante de su disyuncidn {v€ase “Aidén”): a €l le co-
rresponde realizar la sintesis disyuntiva del acontecimien-
to, v es esa diferencia la que produce sentido.

Pero del hecho de que el acontecimiento encuentre
amparo en el lenguaje no debe inferirse su naturaleza lin-
giifstica, como si no fuera mds que el equivalente de la
mezcla de los cuerpos en otro plano: la frontera no pasa
entre el lenguaje y el acontecimiento de un lado, el mundo
y sus estados de cosas del otro, sino entre dos interpreta-
ciones de la relacion entre el lenguaje y el mundo. Segiinla
primera, gquerida por los 16gicos, la relacién se establece
entre la forma proposicional a la que se ve reducido el
lenguaje, y la forma del estado de cosas al que se ve lleva-
do el mundo, a partir de entonces. Sin embargo, la distin-
cién por la cual Deleuze pretende rgmediar esta doble
desnaturalizacién pasa a la vez por el lenguaje y el mun-
do: la paradoja del acontecimiento es tal que, puramente
“expresable”, no deja de ser “atributo” del mundo y de sus
estados de cosas, de tal modo que el dualismo de la propo-
sicion y el estado de cosas correspondiente no se encuen-
tra en el plano del acontecimiento, que sdlo subsiste en el
lenguaje al tiempo que pertenece al mundo. El aconteci-
miento, por tanto, estd de ambos lados a la vez, como aque-
Ho que, en el lenguaje, se distingue de la proposicién, y
aquelio que, en el mundo, se distingue de los estados de
cosas. Mds atin, es la doble diferenciacidn de las significa-
ciones por un lado, de los estados de cosas por el otro. De
ahi procede la aplicacién del par virtual-actual (y, en una
medida menor, del par problema-solucién) al concepto de

"EL YOCABULARIO DE DELEUZE 13

scontecimiento. De ahi también las dos vias a las que con-
duce la primacia reconocida al acontecimiento: teoria del
signo y del sentido, teoria del devenir. Por un lado, Deleuze
se opone a la concepcidn de la significacién como entidad
plena o dato explicito, todavia apremiante en la feno-
menologia y en toda filosofia de la “esencia” (un mundo
de cosas o de esencias no produciria sentido por si mismo,
le faltaria el sentido como diferencia o acontecimiento,
finico que torna sensibles las significaciones y las engen-
dra en el pensamiento). De ahf el interés por el estilo o la
creacion de sintaxis, ¥ 1a tesis de que el concepto —que es
propiamente el acontecimiento deslindado por si mismo en
1a lengua— no se compone de proposiciones (QPh, 26-27;
36-37). Por otro lado, bosqueja una ética de la contra-
efectuacion o del devenir-imperceptible (LS, serie 21*; MPF,
mesetas 8 y 10), fundada en la liberacién de la parte de
acontecimiento, “inefectuable”, de toda efectuacién. En
resumen, el acontecimiento es inseparablemente el senti-
do de las frases y el devenir del mundo; es aquello del
mundo que se deja envolver en el lenguaje y le permite
funcionar. Por eso el concepto de acontecimiento se expo-
ne en una Ldgica del sentido.

##% ; Fstamos autorizados a oponer pensamiento del
acontecimiento y pensamiento del ser, o por el contrario a
confundirlos? El acontecimiento se mantiene en dos nive-
les, en el pensamiento de Deleuze: condicién bajo la cual el
pensamiento piensa (encuentro con un afuera que fuerza a
pensar, corte del caos por un plano de inmanencia), “obje-
tos”" especiales del pensamiento (el plano s6lo estd po-
blado de acontecimientos o devenires, cada concepto es
la construccién de un acontecimiento sobre el plano). Y si
no hay manera de pensar que no sea también manera de

*  Objectités en el original. [N. del T}




14 Francois ZOURABICHVILI

hacer una experiencia, de pensar Io que hay, 1a filosofia no
asume su condicién de acontecimiento de la que pretende
recibir la garantia de su propia necesidad, sin proponer al
mismo tiempo la descripcién de un dado puro, en si mismo,
de acontecimiento. Llamemos a esto, si se quiere y por
provision, experiencia del ser; aunque, ni en su estilo ni en
sus considerandos, el proceder deleuziano tenga nada en
comin con el de Heidegger; y aunque el ser sea aquf una
nocidn engafiosa, si es cierto que no hay dado sino en
devenir (obsérvese que Deleuze evita tanto como sea po-
sible la palabra “ser”). Hablar de ontologia deleuziana,
pues, debe hacerse con grandes precauciones, as{ fuera
por consideracién hacia un pensador que no manejaba de
buena gana ese génere de categorias. Estas precauciones
son de dos érdenes. Por un lado, debemos observar clara-
mente io que permite en Deleuze la conversién de la filoso-
fia critica en ontologia: el hecho de que lo dado puro no
-sea para un sujeto (la divisién del sujeto reflexivo y del
objeto intencionado y reconocido sélo se opera en lo dado,
mientras que lo dado puro remite a una subjetividad para-
ddjica “en adyacencia”, vale decir, no trascendental sino
situada en cada punto del plano de inmanencia). Por otro
lado —y es el aspecto que aqui desarrollaremos—, se trata
de pensar una heterogénesis, segiin la espléndida palabra
de Félix Guattari, donde “génesis” no se entiende ya sola-
mente en su sentido tradicional de engendramiento, de
nacimiento o de constitucién (la verdadera relacién del
derecho con el hecho que reclama Deleuze, y que dice no
encontrar ni en Kant ni en Husserl, porque ambos “cal-
can” la condicién sobre lo condicionado, la forma de lo
trascendental sobre la de lo empirico: forma recognitiva
del objeto cualquiera, relativa a un sujeto consciente).
“Génesis” también se entiende respecto del nuevo con-
cepto de “devenir”, y sin duda es lo que mis aleja a Deleuze
de la fenomenologia y de sus herederos incluso ingratos.
La fenomenologia “fracasa” en pensar la heterogeneidad

L VOCABULARIO DE DELEUZE 15
: BLVOCAT

fundamentalmente en juego en el devenir {en términos
: deleuzianos estrictos: no es su problema, ella plantea otro
- problema). En efecto, ella no piensa mds que un devenir-
" mismo (la forma en vias de nacer, el aparecer de la cosa) y

no lo que deberia ser un pleonasmo, un devenir-otro. (No
es lo que expresa la desarticulacién heideggeriana de la
palabra Ereignis (acontecimiento} en Ereignis (acaecimien-
to propio)? De aqui procede el equivoco, cuando la
fenomenologia que sobrevive a Deleuze pretende retomar
el tema del acontecimiento y volver a descubrirlo como el

. corazén mismo de lo que desde siempre se ocupaba en

pensar. Porque habida cuenta de su problemdtica funda-
mental, jamés puede obtener otra cosa que advenimien-
tos, de tipo nacimiento o llegada {pero una vez mds, aqui
su problema es otro, sin duda es lo que ella desea, o lo que
su “plano” le entrega del “caos™). Su tema es el comienzo
del tiempo, génesis de Ia historicidad; no, como en Deleuze,
la cesura o ruptura que corta irrevocablemente el tiempo
en dos y lo fuerza a re-comenzar, en una captacion sintéti-
ca de lo irreversible y o inminente, ddndose el aconteci-
miento en la extrafia estacién de un todavia-presente-y-
yva-pasado, todavia-venidero-y-ya-presente (véase
“Ai6n”). A partir de entonces, la historicidad en Delenze
estd a su vez en devenir, afectada desde adentro por una
exterioridad que la socava y la hace divergir de si, En defi-
nitiva, ese duelo de dos pensamientos del acontecimiento,
del génesis, del devenir, donde uno puede reivindicar al
“ser”, y donde el otro no ve més que una pantalla o una
palabra, ;no es el duelo de una concepcidn cristiana y una
concepeidn no cristiana de lo nuevo?



mediosadvss
Highlight

mediosadvss
Highlight

mediosadvss
Highlight

mediosadvss
Highlight


16 Francors ZoURABICHVILI

Agenciamiento

* “Seglin un primer eje, horizontal, un agenciamiento
implica dos segmentos, uno de contenido, el otro de ex-
presién. Por un lado es agenciamiento magquinistico de
cuerpos, acciones y pasiones, mezcla de cuerpos que re-
accionan unos sobre otros; por otro lado, agenciamiento
colectivo de enunciacién, de actos y enunciados, trans-
formaciones incorpdreas que se atribuye a los cuerpos.
Pero segiin un eje vertical orientado, el agenciamiento tie-
ne por un lado aspectos territoriales o reterritorializados,
que lo estabilizan, y por el otro puntas de
desterritorializacion que lo arrastran.” (Kpim, 112)

** A primera vista, este concepto puede parecer de un
uso amplio e indeterminado: segin el caso, remite a institu-
ciones muy fuertemente territorializadas (agenciamiento ju-
dicial, conyugal, familiar, etc.), a formaciones intimas
desterritorializantes (devenir-animal, etc.), por tiltimo al cam-
po de experiencia donde se elaboran esas formaciones (el
plano de inmanencia como “agenciamiento maquinistico de
las imagenes-movimientos”, IM, §7-88). Por 1o tanto, en una
primera aproximacién, se dird que estamos en presencia de
un agenciamiento cada vez que se puede identificar y des-
cribir el acoplamiento de un conjunto de relaciones materia-
les y de un régimen de signos correspondiente. En realidad,
la disparidad de los casos de agenciamiento encuentra su
ordenamiento desde el punto de vista de Ia inmanencia, de
donde la existencia se revela indisociable de agenciamientos
variables y modificables que no dejan de producirla. Més
que a in uso equivoco, en consecuencia, remite a polos del
propio concepto, lo gue sobre todo prohibe todo dualismo
del deseo y de la institucidn, de lo inestable y lo estable.
Cada individuo tiene que habérselas con esos grandes
agenciamientos sociales definidos por cédigos especificos,
¥ que se caracterizan por una forma relativamente estable y

F'1, VOCABULARIO DE DELEUZE ' 17
p—

an funcionamiento reproductor: ellos tienden a proyectar el
campo de experimentacién de su deseo sobre una distribu-

cién formal preestablecida. Tal es el polo estrato de los
: agenciamientos (que entonces se llaman “molares”). Pero por
(=}

otra parte, la manera en que el individuo inviste y participa en

" 1a reproduccion de esos agenciamientos sociales depende de

agenciamienms Iocales, “moleculares”, en los cuales €l mis-

. mo estd tomado, ya sea que -limitdndose a efectuar las for-
**mas socialmente disponibles, a moldear su existencia seglin
“1os c6édigos en vigor— introduzca alli su pequefia irregulari-
“dad, o que proceda a la elaboracién involuntaria y vacilante
~de agenciamientos propios que “decodifican™ 0 “hacen huir”
- ¢l agenciamiento estratificado: tal es el polo mdquina abs-

tracta (entre los cuales hay que incluir los agenciamientos

“artisticos). Todo agenciamiento, debido a que en dltima ins-
“'tancia remite al campo de deseo sobre el cual se constituye,
“esta afectado por clerto desequilibrio. Ll caso es que cada

uno de nosotros combina concretamente los dos tipos de

“‘agenciamientos en grades variables, siendo el limite la

esquizofrenia como proceso (decodificacién o desterrito-

" rializacién absoluta), y la cuestion de las relaciones de fuer-

zas concretas entre los tipos (véase “Linea de fuga™). Si la
institucitn es un agenciamiento molar que descansa sobre

* agenciamientos moleculares (de ahi la importancia del punto
- de vista molecular en politica: la suma de los gestos, actitu-

des, procedimientos, reglas, disposiciones espaciales y tem-
porales que constituyen la consistencia concreta o la dura-

- ¢ién ~en el sentido bergsoniano— de la institucidn, burocracia

de Estado o de partido), el individuo, por su parte, no es una

* forma originaria que evoluciona en el muado como en un

decorado exterior o un conjunto de datos a los cuales se

" contentaria con reaccionar: él sélo se coustituye agencidn-

dose, s6lo existe tomado desde el vamos en agenciamientos.
Porque su campo de experiencia oscila entre su proyeccion
sobre formas de comportamiento ¥ de pensamiento precon-
cebidas (por lo tanto sociales), y su exposicidn en un plano




18 FRranco1s ZOURABICHVILI

de inmanencia donde su devenir no se separe ya de las
lineas de fuga o transversales que traza entre las “cosas”,
liberando su poder de afeccién y por eso mismo volviendo
a entrar en posesidn de su potencia de sentir y de pensar
{de donde procede un modo de individuacién por ecceidades
que s¢ distingue de ia localizacién de un individuo mediante
caracteristicas identificantes — MPF, 318 y sigs.).

En consecuencia, los dos polos del concepto de
agenciamiento no son lo colectivo y lo individual: més bien
son dos sentidos, dos modos de lo colectivo. Porque si es
cierto que el agenciamiento es individuante, estd claro que
no se enuncia desde el punto de vista de un sujeto pre-
existente que podria atribuirselo: lo propio, pues, es a la
medida de su anonimato, y es por tal motivo por lo que el
devenir singular de alguien concierne en rigor a todo el
mundo (asi como el cuadro clinico de una enfermedad pue-
de recibir el nombre propio del médico que supo recopilar
sus sintomas, aunque en si mismo sea andénimo; lo mismo
en arte —véase PSM, 15; D, 153). No debemos dejarnos
engafiar por el cardcter colectivo del “agenciamiento de
enunciacién™ que corresponde a un “agenciamiento
madquinistico™: no es producido por, sino que por natura-
leza es para una colectividad (de donde surge el llamado
de Panl Klee, a menudo citado por Deleuze, a “un pueblo
que falta™). Precisamente de este modo el deseo es el ver-
dadero potencial revolucionario.

**% El concepto de agenciamiento remplaza a partir del
Kafka al de “miquinas deseantes™: “Sélo hay deseo dis-
puesto o maquinado. No es posible captar o concebir un
deseo fuera de un agenciamiento determinado, en un pla-
no que no preexiste, sino que a su vez debe ser construi-
do.” {D, 115). Lo cual implica insistir una vez mds en la
exterioridad (y no la exteriorizacitn) inherente al deseo:
todo deseo procede de un encuentro. Un enunciado seme-
jante sélo en apariencia es una perogrullada: “encuentro”
se entiende en un sentido riguroso {tantos “encuentros”

“Eit, VOCABULARIO DE DELEUZE 19
ELVOCAE

po son més que cantilenas que nos remiten a Edipo...}),
sientras que el deseo no espera el encuentro como la oca-

sién de su ejercicio sino que a eso se dispone y se cons-
“truye. No obstante, el interés principal del concepto de
‘agenciamiento es enriquecer la concepcién del deseo de

una problematica del enunciado, retomando las cosas don-
de las habia dejado Légica del sentido: aqui, toda produc-
¢ion de sentido tenfa como condicidn la articulacién de

" dos series heterogéneas mediante una instancia parad6ji-
“"ca, y €l lenguaje en general supuestamente no funcionaba

“sinoc en virtud de la naturaleza paraddjica del aconteci-
- iniento, que anudaba fa serie de las mezclas de cuerposala
““¢erie de las proposiciones. Mil mesetas se transporta al
plano donde se articulan las dos series, y da un alcance

inédito a la dualidad estoica de las mezclas de cuerpos y
1as transformaciones incorpéreas: una relacién compleja
se anuda entre “contenido” (o “agenciamiento maquinico™)
y “expresion” (o “agenciamiento colectivo de enuncia-

7 eién™), redefinidas como dos formas independientes no
~obstante tomadas en una relacién de presuposicién reci-
' proca, y que se vuelven a lanzar una a otra; la génesis
~ reciproca de las dos formas remite a la instancia del

“diagrama” o de la “mdquina abstracta”. No es ya una os-
cilacién entre dos polos, como hace un rato, sino la corre-

" lacidn de dos caras inseparables. Contrariamente a la rela-
~ cl6n significante-significado, considerada como derivada,
' la expresién se refiere al contenido sin por ello describirlo

ni representarlo: ella “interviene” alli (MF, 109-115, conel

: ejemplo del agenciamiento feudal). De aqui se desprende

una concepei6n del lenguaje que se opone a la lingilistica

-y al psicoandlisis, y se sefiala por la primacia del enun-

ciado sobre la proposicién (MP, meseta 4). Ailadamos
que la forma de expresidn no es necesariamente lingiiis-
tica: por ejemplo, hay agenciamientos musicales (MPF,
363-380). Si nos atenemos aqui a la expresion lingiifsti-
ca, ;qué légicas rigen el contenido y la expresion en el




20 FrANCOIS ZOURABICHVILI

planc de su génesis y por consiguiente de su insinua-
cién reciproca (“méquina abstracta”™)? La de la
“ecceidad” (composiciones intensivas, de afectos y de
velocidades —prolongacidn significativa de la concep-
cién de El anti-Edipo, fundada en la sintesis disyunti-
va y los “objetos parciales™); y la de una enunciacién
que privilegia el verbo al infinitivo, el nombre propio ¥

el articulo indefinido. Ambas comunican en la dimen-
sién de Aidn (MP, 318-324 —sobre todo, el ejemplo del
pequefio Hans). Por dltimo, es alrededor del concepto
de agenciamiento donde puede evaluarse la relacién de
Delenze con Foucault, los préstamos desviados que le
hace, el juego de proximidad y de distancia que relacio-
na a los dos pensadores (MP, 86-87 y 174-176; todo el
Foucault estd construido sobre los diferentes aspectos
del concepto de agenciamiento).

Aion

* “Segiin Aidn, Gnicamente el pasado y el futuro insis-
ten o subsisten en el tiempo. En lugar de un presente que
reabsorbe el pasado y el futuro, un futuro y un pasado que
dividen el presente en cada instante, que lo subdividen
hasta el infinito en pasado y futuro, en los dos sentidos a
la vez. O mds bien, es el instante sin espesor y sin exten-
sién que subdivide cada presente en pasado y futuro, en
lugar de presentes vastos y espesos que comprenden, unos
respecto de otros, el futuro y el pasado™.

** Deleuze rehabilita la distincidn estoica de aidn y de
chronos para pensar la exira-temporalidad del aconteci-
miento {0, si se prefiere, su temporalidad paradéjica). La
traduccidn corriente del primer término por “eternidad”

1 YOCABULARIO DE DELEUZE 21
————

gede volver equivoca la operacién: en realidad, la eterni-
- dad propia det instante tal y como la conciben los estoicos
s6lo tiene un sentido inmanente, sin relacién con lo que
seré la eternidad cristiana (eso serd también lo que esté. en
juego en la reinterpretacion por Nietzsche del tema estoico
" del Eterno Retorno). Aién se opone a Chronos, que desig-
" na el tiempo cronolégico o sucesivo, donde el antes se
" ordena al después con la condicién de un presente
“englobante en el cual, como se dice, todo ocurre (Deleuze
compite aqui con Heidegger, quien, con el nombre de “re-
- solucién anticipante”, habia discutido la primacia del pre-
sente de Agustin a Husserl®). Segiin una primera paradoja,
el acontecimiento es lo que no subsiste del mundo como
~“tal sino envolviéndose en el lenguaje, al que a partir de
" entonces posibilita. Pero hay una segunda paradoja: “El
" acontecimiento es siempre un tiempo muerto, alli donde no
" ocurre nada” (QPh, 149). Ese tiempo muerto, que en cierto
 modo es un no-tiempo, bautizado todavia “entre-tiempo”,
es Aion, En ese nivel, el acontecimiento no es ya solamente
la diferencia de las cosas o de los estados de cosas; afecta
- 1a subjetividad, lleva la diferencia en el mismo sujeto. Sise

: % La traduccién de este fragmento pertenece a Ldgica del sentide,
biblioteca electrénica de la escueia de filosofia de la Universidad ARCIS,
traduccién de Miguel Morey, pdg. 119. [N. del T.].

2. Véase Ser y tiempo, §§ 61 y sigs. A los tres “'ek-stasis” temporales
presentados en el § 63 responden las tres sfntesis del tiempo de
Diferencia y repeticion (cap. 1I), donde la relacion directa del pasado
y el future, as{ como ¢l status temporal de lo posible, son igualmeptc
decisivos, pero concebidos de manera diferente y en ona perspectiva
ético-polftica incompatibie con la de Heidegger. Para un répido
vistumbre de la divergencia que opone Deleuze a Heidegger,
confréntense aungue mds no sea sus concepios respectivos del destino
(DR, 112-113; Ser y tiempa, § 74). La comprensién de la posicién
defeuziana supone la lectura conjunta de Diferencia y repeticion (las
tres sintesis del tiempo), de Légica del sentide (la oposicién de Chronos
y de Aidn) y de La imagen-tiempe (1a oposicién de Chronos y de
Cronos, cap. 4 —véase “Cristal de tiempo™).




22 ) Francois ZOURABICHVILI

llama acontecimiento a un cambio en el orden del sentido
{lo que producia sentido hasta ahora se nos ha vuelto in-
diferente y hasta opaco, aquello a 1o cual en adelante so-
mos sensibles no producia sentido antes), hay que inferir
que el acontecimiento no ocurre en el tiempo, porque afec-
ta las condiciones hasta de una cronologia. Mds bien mar-
ca una cesura, 0n corte, tal como el tiempo se interrumpe
para reanudar en otro plano (de ahi la expresién “entre-
tiempo™). Al elaborar la categoria de acontecimiento, por
1o tanto, Deleuze exhibe el lazo primordial del tiempo vy el
sentido, a saber, que una cronclogia en general sélo es
pensable en funcién de un horizonte de sentido comin en
sus partes. Asi, la nocidn de un tiempo objetivo, exterior a
la vivencia e indiferente a su variedad, no es mds que la
generalizacion de ese lazo: su correlato es el “sentido co-
miin”, ia posibilidad de desplegar 1a serie infinita de las
cosas o las vivencias en un mismo plano de representa-
cion. El acontecimiento, como “entre-tiempo™, por s{ mis-
mo no pasa, & la vez porque es puro instante, punto de
escision o de disyuncién de un antes v un después, y
porque fa experiencia que le corresponde es la paradoja de
una “espera infinita que ya es infinitamente pasada, espe-
ray reserva” (OPh, 149). Por eso la distincién de Aién y de
Chronos no acompaifia la dualidad platdnico-cristiana de
la eternidad y el tiempo: no hay experiencia de un més alld
del tiempo, sino solamente de una temporalidad trabajada
por Aién, donde la ley de Chronos dejé de reinar. Ese es el
“tiempo indefinido del acontecimiento™ (MP, 320). Esta expe-
riencia del no-tiempo en el tiempo es la de un “tiempo flotan-
te” (D, 111), llamado también muerto o vacio, que se opone al
de la presencia cristiana: “Ese tiempo muerto no sucede a lo
que llega, sino que coexiste con el instante o el tiempo del
accidente, pero como la inmensidad del tiempo vacio donde
todavia se lo ve venidero y ya llegado, en la extrafia indife-
rencia de una intuicién intelectual.” {QPh, 149) En todo caso,
es la temporalidad del concepto (QFPh, 150-151).

. EL vOCABULARIO DE DELEUZE 23

*** Bajo el nombre de Aidn, el concepto de aconteci-
miento marca la introduccidn del afuera en el tiempo, o la
relacion del tiempo con un afuera que no le es ya exterior
{contrariamente a la eternidad y a su trascendencia). En
otros términos, la extra-temporalidad del acontecimien-
to es inmanente, ¥ por esa razdn paraddjica. ; Con qué de-
recho se puede sostener que ese afuera estd en el tiempo,
si es cierto que separa el tiempo de si mismo? Vemos en
seguida que no bastaria con invocar la necesidad de una
efectuacidn espacio-temporal del acontecimiento. La res-
- puesta implica dos momentos: 1) El acontecimiento estd en
el tiempo en el sentido en que necesariamente remite a una
- efectuacidn espacio-temporal, como tal irreversible (LS,
:177). Relacién paraddjica entre dos términos incompati-
: bles (antes / después, donde el segundo término hace “pa-

sar” el primero), implica materialmente {a exclusidn que
- suspende logicamente. 2) El acontecimiento estd en el tiem-
- po en el sentido en que es la diferencia interna del tiempo,
* la interiorizacion de su disyuncién: separa el tiempo del
tiempo; no hay razones para concebir el acontecimiento
- fuera del tiempo, aunque €1 mismo no sea temporal. En
. consecuencia, es importante disponer de un concepto de
- multiplicidad tal que la “cosa” no tenga ya unidad sino a
“través de sus variaciones y no en funcién de un género
" comin que subsumiria sus divisiones (bajo los nombres
: de univocidad y de sintesis disyuntiva, el concepto de
- “diferencia interna” realiza ese programa de un afuera pues-
- to adentro, en el nivel de ia estructura misma del concepto:
: LS, series 24" y 25%). Estaidea también se expresa diciendo
. que no hay acontecimientos fuera de una efectuacién es-
* pacio-temporal, aunque el acontecimiento no se reduzea a
“ello. En suma, el acontecimiento se inscribe en el tiempo, y
~es la interioridad de los presentes disjuntos. Ademis,
- Deleuze no se contenta con un dualismo del tiempo y el
acontecimiento, sino que busca un lazo mds interior del
. tiempo con su afuera, y quiere mostrar que la cronologia




24 FRANCOIS ZOURABICHVILI

deriva del acontecimiento, que este Qltimo es la instancia
originaria que abre toda cronologia. A diferencia de Husserl
y de sus herederos, el acontecimiento o la génesis del tiem-
po se declina en plural. En efecto, es importante mantener
la inclusidn del afuera en el tiempo, a falta de lo cual el
acontecimiento sigue siendo lo que es entre los
fenomendlogos: una trascendencia finica que abre el tiem-
po en generqal, instancia que se ubica légicamente antes
de todo tiempo, y no —si puede decirse~ entre el tiempo
vuelto multiplicidad. En el razonamiento fenomenolégico,
ya no hay légicamente més que un sélo acontecimiento, el
de la Creacién, aungue no deje de repetirse: [a homogenei-
dad fundamental del mundo y de la historia est4 a salvo {la
invocacién de “un solo y mismo acontecimiento” en Deleuze
—L§, 199, 209- remite a esa sintesis inmediata de lo milti-
ple llamada “disyuntiva”, o diferencia interna, y debe ser
distinguida con cuidado del Uno como significacién total
y englobante, incluso cuando se concibe a este dltimo mas
ac# del reparto del uno y lo mditiple, como ocurre con la
“diferencia ontolégica” de Heidegger: véase OPh, 91). Sin
embargo, no es seguro que ¢l corte entre el tiempo y otra
cosa gue él justifique todavia el nombre de acontecimien-
to. Donde volvemos a Ia cldusula deleuziana preliminar de
que no hay acontecimiento fuera de una efectnacion en el
espacio y el tiempo, aunque el acontecimiento no se redu-
ce aello.

Complicacion

* “Algunos neoplaténicos utilizaban una palabra profun-
da para designar el estado originario que precede todo desa-
rrollo, todo despliegue, toda ‘explicacién’: la complicacion,
que envuelve a lo muitiple en el Uno y afirma el Uno de lo

“E1. vOCABULARIO DE DELEUZE
plmm———

- multiple. La eternidad no les pariecia la ausencia de cambio, ni
~‘siquiera la prolongacién de und existencia sin limites, sino el
estado complicado del mismo tiempo...” (PS, 38)

*#* El concepto de complicacidn comprende dos nive-
les, que corresponden a dos usos de la palabra. Primero
expresa un estado: el de las diferencias (series divergen-
tes, puntos de vista, intensidades o singularidades) en-
yueltas o implicadas unas en otras (LS, 345- 346).C mph-
cacmn significa entonces co- -implicacién, 1mp1 cacibn”

_ recxproca Este estado corresponde al régimen de lo vir-
“tual, donde las disyunciones son “incluidas” o

“inclusivas”, y se opone al régimen de lo actual, caracteri-
zado por la separaci6n de las cosas y su relacién de exclu-

- sién (o bien... o bien): por lo tanto, no estd regido por el
: prIIlClplO de contrad1cc1on En consecuencm com l'cqcmn

**%* Pero mds profundaments, comphca

la Operacl p} n de sintesis de los dos movimientos inversos

by ¥ actual texplicacion, desarrollo, proceso) y

"de To actval a lo virtual (implicacién, envolvimiento,

enrollamiento; en la dltima parte de su obra, Deleuze ha-

" blardde cristalizacidn) (PS, 58; SPE, 12; Le pli, 33). Deleuze

subraya constantemente que esos dos movimientos no se
oponen sino que siempre son solidarios (PS, 110; SPE, 12;
Le pli, 9). Lo que los destina uno al otro es la complica-
cidn, en la medlda enque ella asegura la inmanencia del

en el uno. No hay que

confundir la 1mp11cac16n recxproca de los términos compli-

cados con la implicacién reciproca del uno y lo miltiple,
tal como lo opera la complicacién. De aqui se desprende la
relacion de dos multiplicidades, virtual y actual, que testi-
monia la superacion del dualismo inicial hacia un monismo
donde la misma Naturaleza oscila entre dos polos: lo mlti-
ple implica al uno en el sentido en que es. el uno en‘é’T‘é"sTé‘do

Rt T T e




26 FRANCOIS ZOURABICHVILI

" F1, VOCABULARIO DE DELEUZE 27
BL VOCa

explicado; el uno implica lo miiltiple en el sentido en que es
o miltiple en el estado complicado. La importancia del con-
cepto de complicacién, pues, es clara: en la misma historia
del Neoplatonismo, se opone a }a soberania retirada del Uno;
lleva lo miiltiple en el origen, bajo la condicidn de un régi-
men especial de inseparacion o de co-implicacion {(este ras-
g0 d1stmgue a Deleuze de }a fenomenologm de Heldegger

' ‘méaquina. L.a mdquina no produce un corte de flujo sino en fa
medida en que estd conectada a ofra mAaquina que supues-
tamente produce el flujo. Y sin duda, esta otra maquina a su
vez es enrealidad corte. Pero s6lo lo es en relacién con una
- tercera miquina que produoce idealmente, vale decir, relati-
. vamente, un flyjo continuo infinito.” (A, 44)

#* Flujo y corte forman en EI anti-Edipo un solo y
- mismo concepto, tan dificil como esencial. No remiten a un
dualismo ontoldgico o a una diferencia de naturaleza: el
* flujo no es solamente interceptado por una maquina que fo
©corta, €§ a su vez emitido por una maquina. Por o tanto no
hay mds que un solo término ontolégico, “méquina”, y por
eso toda maquina es “maquina de maquinas” (A&, 7). La
- regresion al infinito es tradicionalmente el signo de un fra-
“'caso del pensamiento: Aristdteles le opone la necesidad
: de un término primero (“hay que detenerse™), y la edad
- ¢lasica no lo asume sino subordinandola al infinito en acto
" desde el punto de vista de Dios. La regresividad adopta en
- Delenze un valor positivo porque es el corolario de la tesis
- inmanentista paraddjica, segiin la cual la relacion esta pri-
* mera, y el origen es acoplamiento: convertida en objeto de
- afirmacidn, ofrece una garantia metodoldgica contra elre-
" torno de la ilusidn del fundamento (ilusidn de un reparto
real del ser como referencia trascendente del pensamien-
to). En efecto, no hay dado que no sea preducto, lo dado
es siempre la diferencia de intensidad surgida de un aco-
plamiento llamado dispars (DR, 154-155, 286-287; A, 384;
MP, 457 y sigs.). Hasta los dos términos de la percepcién,
sujeto y objeto, derivan de un acoplamiento que los distri-
buye uno y otro como presuponiéndose reciprocamente:
el ojo, en este sentido, no es més que la pieza de una mé-
quina separada de manera abstracta de su correlato (luz).
Husserl omite la verdadera definicién de la sintesis pasi-
va: porque ella remite a tales acoplamientos, a tales “con-
templaciones” o “contracciones” primarias (DR, 96-108);
pero si el acoplamiento estd en el punto de génesis, €sta

clara es Ia 1mp0rtanc1a de la operamon fque expresa, v que
remite uno a otro ambos movimientos de actualizacién y de
redistribucion, de diferenciacién v de repeticion, cuyo fun-
cionamiento solidario da la férmula completa del mundo se-
gin Deleuze. La “conversin” neoplatdnica, inversa de la
“procesién” del Uno hacia Io miltiple, en efecto no es apta
para acarrear un movimiento de redistribucién en el seno de
lo miltiple; no es su objeto, puesto que apunta al retorno en
la plenitud del Uno, cuya trascendencia estd sefialada por la
indiferenciacién e indiferencia a lo mdltiple. Muy diferente
es el ascenso hacia el uno come complicacién (unidad o
sintesis inmediata de lo miltiple, puro “diferenciante”), que
trabaja toda cosa actual del interior y la abre a la totalidad
virtual complicada que implica. La ldgica de Ia complicacion
confluye aqui con la tesis de Ia univocidad del ser, mientras
que el nombre de ser tiende a borrarse ante aquel,
diferenciable, de devenir.

Corte-flujo
(o smtests pasiva, o contemplacion)

* “Lejos de que el corte se oponga a la continuidad, la
condiciona, implica o define lo que corta como continuidad
ideal, Ocurre que, como vimos, toda méquina es miquina de




28 FrANCOIS ZOURABICHVILY

necesariamente regresa al infinito, implicando una rehabi-
litacién de 1a regresién. El concepto renovado de sintesis
pasiva pasa al primer plano en El anti-Edipo bajo el nom-
bre de “mdquinas deseantes”, donde se plasma el princi-
pio de inestabilidad o de metamorfosis que envuelve (A(E,
34; este principio es llamado “anarquia coronada™ en los
desarrollos sobre la univocidad). Lo cual implica que lo
dado jamds esti constituido de flujos, sino de sistemas
corte-flujo, en otras palabras de maquinas (A, 7; 1a ex-
presion “ontologia de los flujos”, por la cual en ocasiones
se resume el sistema de E! anti-Edipo, es una invenci6n
de polemista impaciente).

*x% Por qué entonces esta dualidad del corte y el
fiujo?

1) El sistema corte-flujo designa las “verdaderas activi-
dades del inconsciente” (hacer fluir y cortar, A(E, 388),
funciones complementarias constitutivas de un acopla-
miento, mientras que los “objetos parciales”, que no son
ya como en Melanie Kiein relativos a un todoe fragmentado
y perdido, son sus términos, “elementos dltimos del in-
consciente™ (A(E, 386) que se determinan recfprocamente
en el acoplamiento, uno como fuente o emisor de flujo, el
otro como 6rgano receptor. En consecuencia, no habré de
asombrar la paradoja: el objeto-fuente, tomado sobre el
flujo que emite, Ocurre que el objeto no emite un flujo sino
para el objeto capaz de cortarlo (de donde procede el caso
emblemadtico de la méquina seno-boca, a todo lo largo de
El anti-Edipo, sobre todo 54-55). A su vez, el objeto-6rga-
ne puede ser tomado como emisor de flujo por otro objeto
(véase el ejemplo recurrente de la boca, 11, 44, etc. Y parti-
cularmente en el caso de la anorexia, A(E, 7, 388). Recuér-
dese siempre la relatividad del flujo al corte.

2} “El deseo hace fluir, fluye y corta” {A(E, 11): cortar
no es lo opuesto de fluir (servir de contencién) sino la
condicién bajo la cual algo fluye; en otros términos, un
flujo no fluye sino cortado. ;Qué significa entonces “cor-

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 29

tar”’? Precisamente, el régimen de circulacion de un flujo,
su caudal, continuo o segmentario, méds o menos libre o
estrangulado. Y todavia estas imégenes demasiado
“dualistas son insuficientes: un flujo serd uniforme o, por el
contrario, imprevisible y mutante segin el modo de corte
‘que lo caracterice. El concepto de corte, por lo tanto, es
diferenciado: el c6digo es uno y la “esquizia” otro. Aqui,
el contrasentido elemental serfa considerar el flujo
~ gsquizofrénico, “que franquea las contenciones y los cé-
digos™ y “fluye, irresistible” (ACE, 156, 158) como un flujo
que escapa a todo corte: esto implicaria olvidar la primacia
de la maquina, y el nombre mismo de esguizia (acto de
hendir, bifurcacién: A, 109, 158). Al corte de tipo c6digo,
que procede por alternativas o exclusiones, se opone la
esquizia como disyuncidn inclusiva, caracteristica del de-
venir o €l encuentro (Deleuze y Guattari no redocen la
esquizofrenia al derrumbe cataténico, ellos extraen su pro-
" geso, libre produccidn de deseo). Mil mesetas, al distin-
"guir tres tipos de “lineas”, reacondicionard los conceptos
de corte y de flujo (mesetas 8-9).

Cristal de tiempo (o0 de inconsciente)

* “Por muchos elementos distintos que tepga la ima-
gen-cristal, su irreductibilidad consiste en la unidad indi-
visible de unaimagen actual y de “su” imagen virtual.” (JT,
1°5) “Extremando las cosas, lo imaginario es una imagen
virtual que se pega al objeto real, e inversamente, para
constituir un cristal de inconsciente. No basta con que el
objete real, el paisaje real, evoque imdgenes semejantes o
vecinas; es necesario que deslinde su propie imagen vir-
tual, al mismo tiempo gue ésta, comeo paisaje imaginario, se
interne en lo real segln un circuito donde cada uno de los
dos términos persigue al otro, se intercambia con el otro.




o

30 ' Frangois ZOURABICHVILI

La “visién” estd hecha de ese doblamiento o desdobla-
miento, esa coalescencia. Es en los cristales de incons-
ciente donde se ven las trayectorias de 1a libido.” (€CC, 83)
“Lo que constituye la imagen-cristal es la operacién mis
fundamental del tiempo: puesto que el pasado ne se cons-
tituye después del presente que fue sino al mismo tiempo,
es preciso que el tiempo se desdoble a cada instante en
presente y pasado, que difieren uno del otro en naturaleza
0. lo que es lo mismo, desdoble el presente en dos direc-
ciones heterogéneas, una de las cuales se lanza hacia el

- porvenir y la otra cae en el pasado. Es preciso que el tiem-
po se escinda en dos chorros disimétricos, uno de los cua-
les hace pasar todo el presente, ¥ el otro conserva todo el
pasado. El tiempo consiste en esta escisién, y es ella, es él
lo que se ve en el cristal.” {IT, 108-109)

** Este concepto, uno de los dltimos de Deleuze, pre-
enta la dificultad de condensar poco mds o menos toda
{su filosofia. El cristal es el estado Gltimo de la problemdtica
eXperichcia “real . y. se presenta como URA
zacién del concepto de devenir. Ante todo confir-
‘ma que en un devenir cualquiera (devenir-animal, devenir-
mujer, etc.), 1o es el término lo que se busca (el animal o la
mujer que uno deviene) sino realmente el propio devenir, o
sea, las condiciones de un relanzamiento de la produccién
deseante o de la experimentacién. No es Moby Dick, la
gran ballena blanca de la novela de Melville, lo que intere-
sa a Achab: éste no la persigue sino para enfrentarse con
la desmesura de su propia vida, y ésa es la verdadera ra-
z6n, la verdadera légica, la verdadera necesidad de su con-
ducta irracional (CC, cap. X). Por su lado, el pequefio Hans,
tan poco comprendido por Freud, tiene la “vision™ del ca-
ballo de tiro que cae y se debate bajo los latigazos, pero
esa vision es doble, cristalina: lo que el nifio ve en su
relacién con el caballo son las trayectorias de su libido. De
ese modo, accede activamente a su propio problema
(“L’interprétation des énoncés”, en Politique et

! F1 YOCABULARIO DE DELEUZE 31

&iano se produce diri hacerse chdicA de simisma, sin trazar‘
31 mizpa 'de sus atolladeros y de sus salidas.

“Pero cl lector no puede dejar de tropezar con una difi-
cultad. Ese dado puro al que accede el “deviniente” pare-
ce seleccionado de antemano por sus resonancias espe-
ciales con cierta situacién de vida. Indudablemente, el
espejo no remite aqui el deviniente a una imagen narcisista
de si mismo; aquf su situacién se repite o se refleja, pero
en el elemento no-redundante de una contemplacion
evaluativa de si. Resta comprender ¢c6mo se anudan lo in-
timo vy el especticulo; por qué, si la experiencia real supo-
ne la violencia y el azar de un encuentro, no por ello se
encuentra a alguien o algo. Precisamente para enfrentar
dicha dificultad Deleuze forja el concepto de cristal.

Los términos decisivos son desdoblamiento, intercam-
gbw(mﬁfﬁem?hdﬂd_,];)e primera intencidn, la estructara

. de intercambio que define el cristal se establece entre los

*dos términos del devenir, instituyendo una relacién de

" doble o de espejo que libera unM@La relacién de

sujeto a objeto (el pequenio Hans Vel caballo) resulia de
entrada insuficiente para describir la situacidn, que impli-
ca un momento de indiscernibilidad donde el muchachito
se ve padecer en el caballo, refleja sus propios afectos en
las singularidades y los accidentes de este dltimo (y reci-

procamente) Tales son en verdad las condiciones de una
: relativo a un sujeto

pre x1stente que a pd, 1l a formas o funciones

cj permmrlan identificar sus partes. Esta ilusién de pre-
existencia viene solamente del hecho de que lo dado
preformado de la experiencia posible precede el acceso a
lo dado purc de la experiencia real, que s6lo esta constitui-
do de movimientos y diferencias de movimientos, de rela-
ciones de velocidad y de lentitud, de “imigenes-movimien-

0s”. A partir dé¢ entonces, tampoco hay ya afectividad




32 FRANCOIS ZOURABICHVILI

exterior a lo dado, en el sentido en que un sujeto constitui-
do reaccionaria a lo que ve en funcién de sus sentimientos
¥ sus convicciones: la afectividad no es ya separable de
las potencias que corresponden a los movimientos en el
plano. Se vuelve no sélo posible sino necesario decir, sin
riesgo de antropomorfismo ni recurso a una empatia de
ningdn tipo. que los afectos son los del plano; en otros
términos, que son las cosas mismas (porque s6lo desde un
punto de vista derivado podemos decir: son los efectos de
las cosas sobre nosotros). “El trayecto se confunde con la
subjetividad del medio mismo en la medida en que se refle-
ja en aquellos que lo recorren. El mapa expresa la identidad
del recorrido y lo recorrido. Se confunde con su objeto,
cuando el mismo objeto es movimiento.” (CC, 81)

En consecuencia, se desconocen las investiduras

afectivas de] nifio cuando se Ve allf el acoplAmieHto.dEuna
peitepcin objetiva'y una proyeccion imaginaria, y no el
“desdoblamiento de To real entre su actiiz
‘imiagen virtual (el privilegio del nifio, su ejemplaridad en el
analisis de los devenires, viene solamente del hecho de
que su experiencia no estd todavia organizada por este-
reotipos o esquemas sensorio-motores). La estructura cris-
talina de la experiencia es que allf lo actual no estd dado en
su pureza sino reflejado inmediatamente en el psiquismo
que recorre ¢l plano: por ejemplo, el caballo visto por Hans
en el devenir-caballo de este iltimo. No hay un dado neu-
tro, independiente de nuestros devenires. La oposicién de
lo real y lo imaginario, de la cognicién y del delirio es se-
cundaria, y no resiste el giro inmaneatista del cuestio-
namiento critico. .

Ese desdoblamiento cristalino de lo real instituye un
“circuito interior” donde lo actual y su virtual no dejan de
intercambiarse, de correr uno tras otro, “distintos pero
indiscernibles” (D, 183; I7, 95, 108). Sobre &l vienen a
injertarse circuitos mas amplios, constituidos por rasgos
objetivos y evocaciones: otros tantos umbrales de proble-

FL VOCABULARIO DE DELEUZE 33

matizacién donde pueden comunicar, bajola c.ondicién del
pequeiio circuito, los agenciamientos respectivos de Hans
y del caballo de 6mnibus: caida del ca.ballo en la. callE /
prohibicién de la calle y peligro; potencia y domestica.mgn
del caballo / desco orgulloso-humillado; morder / res_is.u'r-
ser malo; etc. El contrasentido seria pensar que la vision
desencadena la evocacién: por el contrario, es ella la que
procede del acoplamiento de un conjunto de_ rasgos obje-
tivos y de una imagen mental que se selecmqnan mutua-
mente. Y ella se profundiza por retornos sucesivos al obje-
to, donde un nuevo aspecto del objeto es revelado o pasa
al primer plano en resonancia con una n-lfeva capa psiqui-
ca (IT, 62-66, 92-93). Por eso la obsesion del caballo es
activa, y no desempefia el papel de una simple representa—
cién: el nifio medita y evalia todas las alturas variables de
su situacién precisamente explorando lo que puede el ca-
ballo, cémo se produce la circulacién de sus afect.os. -
En consecuencia, el cristal es esa serie de circuitos que
proliferan a partir del desdoblamiento fundamental de lo
real bien entendido; y, como dijimos, en €l se ven las tra-
yectorias del deseo y su reacondicionamiento de, mapa en
mapa. Pero en iiltimo andlisis, ;por qué vemos en él al tiem-

po? De un extremo al otro de su obra, Deleuze insiste en la

coexistencia o la contemporaneidad de dos temporalidades
congénitamente heterogéneas: el encadenamiento
cronolégico de nuestros trayectos o de nuestras efectua-
ciones en un presente englobante, el pasado virtual o la
eternidad paraddjica (Aidn) de los dever{ires que les co-
rresponden. Bergson habia mostrado a que atolladero con-
duce la costumbre de concebir el presente y el pasado en
una relacién de sucesién, sucediendo el pasado al presen-
te que ha dejado de ser, o precediendo al actual como an-
tiguo presente: porque el presente no puede ser entonces
més que una entidad estdtica que no pasa, y que sin em-
bargo uno imagina remplazada sin cesar por o_tra. P.or lo
tanto, hay que asumir hasta la paradoja la evidencia de




< cen encadenarse sin

34 Francos ZoURABICHVILI

que el presente pasa: si pasa al iempo que es presente, es

. k porque el presente es contemporineo de su propio pasa-
v do (B, 54, DR, 111; IT, 106; encontramos este tema de la

§ contemporaneidad en el extraordinario concepto de “blo-
| que de infancia”, Kplm, 141 ¥y sigs.; MFP, 202-203, 360). Asi,
| el desdoblamiento de lo real es un desdoblami iem-
ﬁp. No obstante, no basta con mostrar la imposibilidad de
“constituir el pasado a partir tan s6lo del presente, la nece-
sidad de concebir el pasado como una segunda temporali-
dad que desdobla el presente (la cual, seglin otro argu-
mento de Bergson, condiciona la reactualizacién de los
antiguos presentes en forma de recuerdos). No es posible
dar cuenta plenamente del pasaje del presente a menos
que se explique ese desdoblamiento por una escisién ince-
sante del tiempo: los presentes no se alinean unos a conti-

. nuaci6n de los otros sino porque ¢ nult
. capas en profundidad; tod

iestras efectuaciones pare-
0piezos en un lnico presente

:englobante, pero bajo_su contin
fedistribuciones de problemas o de si
-'pasar el prese

_ 1 tuaciones que hacen

Volvemos a encontrat Ta muitiplicidad de
las capas psiquicas implicada en el descubrimiento plural
del objeto: otros tantos mapas sucesivos percibidos en el
cristal. Decir que el cristal nos hace ver el tiempo es decir
que nos remite a su bifurcacin perpetua. No es la sintesis
de Chronos y de Aién, porque Chronos no es més que el
tiempo de la actualidad abstracta, separada de su propia
imagen virtual, la orden de sucesién de un siempre-ya-
dado. La sintesis es mds bien la de Aién ¥ de Mnemosina,
de la temporalidad de 1o dado puro, de los movimientos
absolutos en el plano de inmanencia, y de Ia multiplicidad
de las capas de pasado puro en que se escalona ¥ se mul-
tiplica esa temporalidad. (Es asi como, en sus libros sobre
el cine, Deleuze no dice que la imagen-movimiento es abo-
lida por la imagen-tiempo, o régimen cristalino de la ima-
gen, porque el cine sigue siendo por defimicién

R I i e
ad aparente operan

35

yocaBULARIO DE DELEUZE
——

sagenciamiento maquin'jco de imégcnes—movi_miento(’i’i, n;iz:
crsiste en la imagen-tiempo a manera de pl’ll‘l‘lel‘a "
sién de upa imagen que crece en dimensiones; en cam éo
|lama cine de la imagen-movimiento a uno que, de acuerdo
con el ordinario sometimiento de la experiencia a los enca-
denamientos sensorio-motores, desprende lo actual de ’su
doble virtual). Finalmente, Deleuze llama Cronosa esa sin-
tesis. con el nombre del titdn que devora z} sus hijos, Eues-
‘to que, de igual modo, el tiempo no dejfi de reanudar y
recomenzar su division, encadenando s6lo por rupturas
@ :I(’]gz'qué Hamar “pasado puro” aesa t’emporalidad por
{o demis descrita como sintesis instantanea_c}e lafsperi
yla verificacion, infinitivo de una cesura (Awn?? Puro
califica el pasado que s6lo es pasadq, va}e decir, que ng
es un antiguo presente, “pasado que jamis fue presente
(DR, 111). No se define de manera relativa respecto del
actual presente, sino absolutamente, r;specto/ del pre-
sente del que es el pasado o el hgber-mdo {asi es como1
hay que comprender la férmula: “el Pasado no sucede a
presente que ha dejado de ser, coexiste con el presente
que fue”, IT, 106). Bergson lo llamaba “lte?uerdo del pre-
sente™: no el pasado en que se convertird ese presente,
sino el pasado de ese presente. Es pasado como e,lemen—
to en el cual pasa el presente, y no porque rem.ltlna auna
anterioridad en una relacién cronoldgica. Es importante
ver bien que esa invocacidn del pasa.do puro, en Deleuz:e,
remite a una problematica del devenir, no de la memoria.
En nombre de los d venire_s,_.[?g}qggg_ despachaconlas
“manos vacfas las preocupaciones de historia.y de porve--
nir (P, 208-209). : 5
“H%%E] concepto de cristal envuelve una (}e.valuacmn
de la metafora, a su vez inseparable de una critica y de un
reacondicionamiento del concepto de imagmgno. Recor-
demos el esquema de base: no una scgunda}magcn que
vendria a reforzar a otra, sino el desdoblamiento de una




28 FraNCOIS ZOURABICHVIL

sola imagen en dos partes que remiten originariamente
una a la otra. Sin duda, Freud tiene razén de creer que la
relacién del pequefio Hans con los caballos concierne a
otra cosa que a estos; pero no en el sentido en que él lo
entiende. El mundo en su riqueza ¥ su complejidad no es la
caja de resonancia de una dnica ¥ misma historia (Edipo)
sino el cristal proliferante de trayectorias imprevisibles. La
Interpretacién metafdrica del psicoandlisis, pues, debe ser
sustituida por un desciframiento literal, “esquizo-analiti-
co”. Vemos que “literal” no quiere decir adhesién a Io ac-
tual puro {como si, por ejemplo, la no-metaforicidad de la
escritura de Kafka significara que se agota en su conteni-
do ficcional). Sin embargo, la identificacién de lo imagina-
rio con lo irreal no permite comprender que una ficcidn
literaria, mds alld de la alternativa de Ia representacién
metaférica de lo real y de la evasién arbitraria en el suefio,
pueda ser una experiencia, un campo de experimentacion.
A lainversa, lo real opuesto a lo imaginario aparece como
un horizonte de puro reconocimiento, donde todo es como
ya conocido, v casi no se distingue ya de un estereotipo,
de una simple representacién. En cambio, si se remite lo
imaginario como produccién o creacién al par actual-vir-
tual en su régimen liamado cristalino, resulta indiferente
que lo actual sea vivido o forjado (imaginado). Porque el
desglose conceptual ya no es el mismo: lo que se ve
sobre una pantalla de cine, lo que un escritor narra o
describe, lo que un nifio imagina en la exploracién de
Sus goces y sus pavores, es actual —o dado— de la mis-
Ina manera que una escena “real”. Lo importante es en-
tonces el tipo de relacién que lo actual mantiene con un
eventual elemento virtual. Hay metéfora cuando lo ac-
tual supuestamente recibe su verdadero sentido de otra
imagen, que se actualiza en ella pero podria actualizarse
por si misma (tipo de escena primitiva o fantasma —el
fondo de la metéfora es el recuerdo). Hay suefio cuando
las sensaciones del que duerme no se actualizan en una

37

1. VOCABULARIO pE DELEUZE
——

- sen sin que ésta, a su vez, s actuali‘ce en otra, y as:.f
e mente en un conjunto homogéneo en devel_nr
§1ice§ Wl;lorcia toda metafora (IT, 78). Por iltimo, hay cris-
a do lo actual, vivido o imaginado, es inseparable
tg_l Cua\?irtual que le es co-originario, de tal manera que
gi;&; hablarse de “su propia” imagen virtual. La ima-

se divide en si misma, en vez de actualizarse en otra,
gen

izacion de otra. _

g d;:::(;:s;g;aﬁ:;nto del par real-imaginario (9 real—lrrefcﬂ)
hacia el par actual-virtual quita toda consistenc;a a 1:; ;}E’;
‘ci6n de quien se asombrara de qpe Del‘f:uze pue az sar sin
“transicién de los nifios a los artistas (“a su maner h el ar

“dice lo gue dicen los nifios”, CC, 86; lo que no S]ag attis:

omo constantemente lo recuerda, que l'czs ninos iserzal o
tas). Si el cristal disuelve la falsa oposmmx:l cntr:;n(;ce e
imaginario, debe darnos a Ia vez el verda er(;‘ elzm ©
16 imaginario y el verdadero cor}cepto delo r_e’a : (FO'I Jé " npes
“la Hteratura como ficcion efectiva, producm.o‘n ; im :g nes
~pero también producci6n real o de real, c.lalm-o de im argmioy
¢i6n articulado a la reatidad de un dever'ur, guiadoy s nelo-
niado por ella (véase el Kafka). Porque silo 1mag;na;1§ nose
opone ya a lo real, salvo en el caso de 1a metdfor o e
‘fantasia arbitraria, lo real, por su lado, no es ya actu "
/ ‘pura, sino “coalescencia”, segtn la palabra de Bergl:m;,ién
virtual y de actual. El cristal de una obFa odeunao lse ion
. infantil hace ver lo real en persona precisamente por 1as
: i inario. o
* l%éﬁaeigodamos comprender mejor a}'l?ra lo ’que ls,lgmti-_
ca literalidad. Una vez més, toda la cuestion esta en al nav -
raleza extrinseca o intrinseca del lazo de lo actual ﬁ o \;:]rr
tual: representacién de una escena o trz}zado de un “e\(.;eha);
Ocurre que la literalidad no es el sen,ndo p,r,olpjlog(‘ 21 ey
palabras propias, no hay tampoco x_netaforas: , a, )..O o
tal, al aquejar de abstraccion la dualidad real-xmablnaljl . s
torna al mismo tiempo el reparto supuestamente orfgtln o
de lo propio y lo figurado. Como para el par del sujeto y




38

Francors Zovrasrcrviry

objeto, debemos decir: las propiedades no estdn distribuj-
das de antemano, la distincién de lo propioy lo figurado no
se establece sino en lo dado (distribucion sedentaria, falsa-
mente originaria). Lo vemos: lejos de predicar una fijacién
obtusa sobre el uso propio de las palabras, la postura de
literalidad conduce al mis aca de lo propio y lo figurado —
plano de inmanencia o de univocidad donde el discurso,
presa de sus devenires, tiene poco que temer de pasar por
metafbrico ante espiritus “sedentarios”.

Cuerpo sin érganos ( Cs0)

* “Mas alld del organisimno, pero tarbién como li’mite
del cuerpo vivido, estd lo que Artaud descubrié y amé:
cuerpo sin drganos. ‘El cuerpo es el cuerpo Estd solo Y no
necesita drganos El Cuerpo nunca es un organismo.’ Los
organismos son los enemigos del cuerpo. El cuerpo sin
6rganos no se opone tanto a los Organos como a esa orga-
nizacién de los Organos que se llama ofganismo. Es un
cuerpo intenso, intensivo. Estd recorrido por una onda que
en el cuerpo traza niveles o umbrales seglin las variacio-
nes de su amplitad. Por lo tanto, el Cuerpo no tiene Grga-
nos, sino umbrales o niveles.” (FB-LS 33)

** La distincién de dos conjuntos clinicos a primera
vista convergentes, “perversidad” de Carroll y
“esquizofrenia” de Artaud, permite en Légica del sentido
deslindar la categorfa de cuerpo sin 6rganos que Deleyze

reprocha ya al psicoanlisis haber desdefiado- a la frag-
mentacion de su cuerpo y a la agresi6n fisica que las pala-
bras reducidas a sus valores fonéticos ie hacen padecer, el
esquizofrénico responde por sus “gritos-hdlitos”, solda-
dura de las palabras o Ias silabas vueltas indescomponibles,
a la que corresponde un vivido nuevo de un cuerpo pleng,
sin érganos distintos. El CsO, como lo abreviard constan-

39
CARULARIO DE DELEUZE

L VO

2 ante Mil mesetas, es por tanto una defen.sa activa y
G a conquista propia de la esquizofrenia, pero que
v s k] _
’ una zona llamada de “profundidad doqde faor
o de “superficie”, que garantiza el sentido man-
anizacion > -
e do la diferencia de naturaleza entre cuerp:) y %z:la
enien : . ‘ .
._tf»nl de todos modos estd perdida (LS, series 1.3 y 211,)1
bla:jﬁll respecto, El anti-Edipo representa un giro: al 1,da
ca de cuerpo sin 6rganos es retrabajada en funm;m e
a . j
i vo material clinico de donde se desprende e con
e i ”,y adquiere una compleji-
to de “mdquinas deseantes”, y adq  compleji-
}:1 ue. tras el tema de la univocidad y de la distribucio 1
w6 zda’ permite a Deleuze enfrentar una segunda vez ©
sm : ar - a
n'(':'.oblemga mayor de su pensamiento: ;como art.wuiax:[; mas
Plrlé de Bergson, las dos dindmicas inversas y sxp’em a;go
omplementarias de la existencia, la actualizacion dedor—
O . - a
asl;or un lado, la involucidn que consagra}ii ;inun 0
.. uci i : e pro-
“ lizar redistribuciones incesantes por el otro™? (Este p
o 4 do una tercera vez, con el concepto de
blema serd enfrentado un

oficaz, un

€

‘ritornelo.) . . .
#2% | a rectificacion recae en este punto: el CsQ no

: : o0 s©

opone tanto a los 6rganos como al organismo {funcion
: ¢ en-

.hﬁento organizado de los érganos dondt?/cada uilo‘iiz o

.nentra en su lugar, asignado a una funcioén que loi
";"ca) El CsO no es ya una entidad especificamente

i i expe-
esquizofrénica, sino el mismo cuerpo del deseo c1t1yzt1 . fes

i énico, €L, que ante to

ienci el esquizofrénico, €l, .
riencia extrema hace . o
¢l hombre del deseo, porque en suma sblo p;iecet la}ﬁ 1;; -

\ de El anti-
10 ceso (toda upa parte
~rrupeidn de su procesc . ¢ tpo
Cestd consagrada a deslindar esa dimension de un proc
i ! {ni iertamen-
esquizofrénico distinto del derrumbe clinico). lerta.Vido
te. el CsO remite a lo vivido corporal, pero no alo vi
L

“ imi dos-
3. Alain Badiou habla atinadamente del mov_lmleléto ,-c:crm,-,é
- : ie vitali Deleuze”, Cou

imi " VE “L’ logic vitaliste de

vimientos™: véase “L’onto A ¢ ' : i
?’Enmlogie provisoire, Parfs, Le Seuil, 1998, pdgs. 63-64. [Breve fra

de ontologia transitaria. Barcelona, Editorial Gedisa, 2002.]




0 FRANCOIS ZOURABICHVILy

ordinario descrito por los fenomendlogos; tampoco con-
cierne a un vivido raro o extraordinario (aunque algu-
nos agenciamientos puedan alcanzar el CsO en condi-
ciones ambiguas: droga, masoquismo, etc.). Es el “Iimite
del everpo vivido™, “Iimite inmanente” (MP, 186, 19D en
la medida en que el cuerpo recae en ellos cuando ests
atravesado de “afectos” o de “devenires” irreductibles
a los vividos de 1a fenomenologia. Tampoco es un cuer-
PO propio, puesto que sus devenires deshacen la inte-
rioridad de] yo (MF, 194, 200, 203). Siendo impersonal,
no por ello deja de ser el lugar donde se conquista el
nombre propio, en una experiencia que excede el ejerci-
cio regulado y codificado del deseo “separado de lo que
puede”. Siel CsO no es el cuerpo vivido sino su limite,
€S porque remite a una potencia insoportable como tal,
la de nn deseo siempre en marcha ¥ que jam4s se deten-
dria en formas: la identidad producir-producto (A(E,
10-14; estas paginas no se comprenden plenamente sino
sobre el fondo de polémica implicita con el cap. Q,6de
la Metafisica de Aristételes). Por eso no hay experien-
cia del CsO como tal, salvo en el caso de la catatonia del
esquizofrénico. Es comprensible Ia ambivalencia a pri-
mera vista desconcertante del cuerpo sin drganos: con-
dicién del deseo, 1o cual no impide que sea “modelo de
Ia muerte”, envuelto en todo proceso de deseo (A(E, 14
y sobre todo 393; toda sensacién envuelve la intensi-
dad = 0 precisamente también en este sentido, A(E, 394;
FB-LS, 54). E1 Cs0, respecto de los érganos, es a la vez
“repulsién” (condicién sin la cual un organismo se se-
dimentaria, de tal modo que la miquina no funcionaria)
y “atraccién” (los Organos-maquinas se inscriben sobre
el CsO como otros tantos estados intensivos o de nive-
les que lo dividen en sf mismo) (A, 394), O inclugo:
instancia de anti-produccién en el corazdn de la pro-
duccién (ACE, 14-15). Tal es la articulacién fragil —ya
que roza por naturaleza la autodestruccién- de los dos

41

i i i6 ada
ismos evocados més arriba, articulacion lla?m :
: i i em|
.milimccién de real, de deseo, o de vida (al mlsf]czltl fr
. ‘inprende por qué una mdiquina deseante “solo m
5 CO

ha descomponiéndose”).
‘D’esrerritorializacién (y territorio)

i6 itorializacion: B> es el movi-
# «[a funcién de desterritoriall o SenP 654
hiento por el cual ‘se’ abandona el territorio. A >
| i cualita-
r:]]; territorio no est4 primero respecto .de la rgarca. e
" ua: es la marca lo que hace al territorio. Las funcion
i i una ex-
o territorio no son primeras, ante todo suponen ”
s jvidad que constituye territorio. Realmente es ¢n es
oot i i iseejer-
.P]-:ntido como el territorio, y las func1one§ que allll se ]La
S son productos de la territorializacion. .
cen, ) o
territorializacion es e} acto del ritmo vuelto expri:':,wt';os e
ios componentes de medios convertidos en cualitativos.
0 .
P, 388) o _ N
o =% E] término “desterritorializacion”, neologlsr;_g Z;:n
1 -
recido en EI anti-Edipo, desde entonces se cxtefl -
i iso
phi i manas. Pero por s
te en las ciencias hu ' 0o
o ignificacidn es vaga mien
i to, ¥ su signifx 2a m
constituye un concepio, e rra
' i erritorio,
a otros tres elementos:
tras no se lo refiera . oo, ferte
| y reterritorializacion, conjunto quel: en Ssu v;r::ingue ada
i 1
to de ritornelo. ¢ .
forma el concep . : e un
desterritorializacién relativa, que cgns1stiof;?01:(pem o
i 11
iali nera, en cambiar de te .
rializarse de otra manera, itorio (pera e
i i uesto que no hay un
venir no es cambiar, p : . . o
{aci con Foucault);
ir; i habria cierta diferencia 1ie)
devenir; tal vez aqui ha n Foucarl):
itorializacid ue equivale a
torializacion absoluta, :
e nena i devenir no es cambiar,
i o de fuga (si deve :
en una linea abstracta ) o
i i un devenir que,
6n todo cambio envuelve :
en compensacion to e e
tomado como tal, nos sustrae al dominio def lat e o
, “ - nac
torializacién: véase el concepto de “contra-eiec




42 FrANCOIS ZOURABICHVILY

del acontecimiento, LS, serie 217, y la pregunta “;qué ha
ocurrido?”, MF, meseta 8). Tal es el ésquema que mds o
menos  prevalece en  E! anti-Edipo, donde
“desterritorializacién” es sinénimo de “decodificacidén”,
Sin embargo, ya se plantea el problema de la
“reterritorializacién”, que conduce al tema polémico de 1a
“nueva tierra”, siempre por venir ¥ siempre por construir,
contra toda tierra prometida o ancestral, reterritorializacién
arcaica de tipo fascista (A, 376-384, 306-307).

En Mil mesetas el esquema se complicay se afina, alre-
dedor de una acentuacion de la ambivalencia de Ia rela-
¢i6n con la tierra —-profundidad de lo Natal ¥ espacio
liso del nomadismo— que, desde entonces, también afecta
al territorio. No sélo la rigidez del c6digo ya no da cuen-
ta de todos los tipos de territorio, sino que la
reterritorializacién en adelante es plenamente asumida
como el correlato de toda desterritorializacién, una vez
que digamos que no se efectia ya necesariamente sobre
un territorio, hablando con propiedad, sino, cuando es
absoluta, sobre una tierra no delimitada: agenciamiento
nomddico, desierto o estepa como territorio paradéjico,
donde el némada “se reterritorializa sobre la propia
desterritorializacién”™ (MP, 473; Ya diferencia relativo-
absoluto corresponde a la oposicidn de 1a historia y del
devenir, ya que la desterritorializacidn absoluta es el
momento del deseo y el pensamiento: QPh, 85). Este
desplazamiento de acento abre la senda ai concepto de
Fitornelo.

*#% Tomando en préstamo a la ctologia mds que a la
politica, el concepto de territorio implica por cierto el
espacio, pero no consiste en la delimitacién objetiva de
un lugar geogréfico. El valor del territorio es existencial:
circunscribe para cada uno el campo de lo familiar y de
lo vinculante, marca las distancias con el otro y protege
del caos. La investidura mfnima del espacio y el tiempo
implica esa delimitacicn, inseparablemente material (con-

e 43
‘L VOCABULARIO DE DELEUZE

gistencia de un “agenciamien.to”; véase_: fsta pal.a't?fa)Eji
“afectiva (fronteras problemidticas de mi poten(;:lat)‘; !
trazado territorial distribuye un afuera y un a en tr C:a_
.yeces percibido pasivamente como el contorno in oza
“ple de la experiencia (puntos de angustla, de verglien 1;
" de inhibicién), otras frecuentado activamente como s
linea de fuga, por tanto como una ZOI'IEL-dC e)’cpzmlen’ccllz.i_.
En El anti-Edipo, el territor}o r?o.se chs?ngmad e 'co ;
© go, porque ante todo era un indicio de fijeza y e men;w:
En Mil mesetas, esa fijeza n? expresa ya ma§ que ’l;t.
relacién pasiva con el territorio, y por eso aqui es“te tilti-
: mo se convierte en un concepto distinto (39”6): marca
 constituyente de un dmbito, de una morada , 1o (‘:ledug
sujcto, el territorio designa las relacmn.es de Erog}et 1_
"o de apropiacién, y de manera c.orlxcor_n}tante' e 1s: f.
 cia, en lo que consiste toda identificacion subjetiva; bun
tener mis profundo que el ser” (MP, 387). E.lf no;n re
' propio, el yo sélo adquieren sentide en funcidn le lciln
“mio” o de un “en mi casa” (MF, 393, ‘629). Estfz vadorl e
apropiacidn es solidario de un devemr-expr_em.vo ¢ las
* cualidades sensibles, que entran como variaciones 1111-
separables en la composicién de un r:tar{zgla, ya que}: a
~ marcacién de las distancias —punto dec151v07 res.i.ldtaci
incluso entre los animales, anterior a toda funcionali a
(MP. 387-397; OPh, 174). El territorio, en cor_lsccu.encmi
es la dimensién subjetivante del agenciamiento; a ta
punto sélo hay intimidad afuera, E:El contapto con u_n
exterior, surgida de una contemplacién p“revm a tod-aih—
visién de un sujeto y un objeto (véase Cc?rte—ﬂug'o y
“Plano de inmanencia). Deleuze habia temanz‘a‘td(’) mee—
ro este tener primordial con el nombre de hablt‘od 0
“contemplacién (DR, 99-108). El concepto hZ:l cambiado,
como lo testimonia la distincion de los med:a:s' y los te-l
rritorios (MP, 384-386). Tomad{) en la logica iie
agenciamiento y el ritomeic-), c} motivo del tener c?r;‘rcl(;
buye en adelante a la definicién del problema practi




44 Francols ZOURABICHVILI

esencial, abandonar el territorio: ;qué relacidn con lo
extraflo, qué proximidad del caos soporta el territorio?
;Cual es su grado de cierre o, por el contrario, de per-
meabilidad (tamiz) al afuera (lineas de fuga, puntas de
desterritorializacién)? No todos los territorios son igua-
les, y st relacidn con la desterritorializacién, como ve-
mos, no es de simple oposicidn.

Devenir

* “PDevenir nunca es imitar, ni hacer como, ni adaptarse
a un modelo, asf fuera de justicia o de verdad. No hay un
término del que se parta, ni uno al que se llegue o se deba
Hlegar. Tampoco dos términos que se intercambian. La pre-
gunta “;cémo estds?” es particularmente estipida. Por-
que a medida que alguien deviene, lo gue €l deviene cam-
bia tanto como él mismo. Los devenires no son fendmenos
de imitacién, ni de asimilacidn, sine de doble captura, de
evolucién no paralela, de bodas entre dos reinos.” (D, 8)

** Devenir es el contenido propio del deseo (maquinas
deseantes o agenciamientos): desear es pasar por
devenires, Deleuze y Guattari lo enuncian desde EI anti-
Edipo, pero séla lo convierten en un concepto especifico
a partir del Kafka. Ante todo, devenir no es una generali-
dad, no hay un devenir en general: no es posible reducir
este concepto, herramienta de una clinica fina de la exis-
tencia concreta y siempre singular, a Ia aprehensidn extdtica
del mundo en su flujo universal —-maravilla filoséficamente
hueca. En segundo lugar, devenir es una realidad: los

* Qu’esr-ce que tu deviens? en el original. Nuestro saludo se dice
habitualmente en francés de ese modo, literalmente: *;qué devienes?™,
[N. del T]

. yOCABULARIO DE DELEUZE . 45
e

aévenires, lejos de entrar en el zjimbito del suefio o de 1o
jmaginario, son 1z consistencia misma de lo real (sobre t':ste
into, véase “Cristal de tiempo”.). Para compregderlo bien,
¢s importante considerar su l6gica: todo devenir for.x?a un
bloque”, en otras palabras el encuez}‘tro ola .rels.tcu_)n di
dos términos heterogéneos que se desterntonal}zan
mutuamente. Uno no abandona lo que es para devenir otra
osa (imitacidn, identificacién) sino que otra manera de
ivir y de sentir asedia o se envuelve en l_a.nuestra y l‘as
“whace fugar”. La relacién, por lo tanto, movﬂiza cuatro tér-
‘minos y no dos, repartidos en series heteroge'neas entrela-
‘zadas: cuando x envuelve a y deviene x’, mientras que y
“tomado en esa relacidn con x deviene y’. Deleuze y Guattari
ifisisten constantemente en la reciproca de} proceso y su
asimetria: x no “deviene” y (por ejemplo animal) sin ql}e ¥
por su cuenta no devenga otra cosa (por ejemplo escritu-
ta, 0 musica). Aqui se mezclan dos cosas que no hay que
‘¢onfundir: a) {caso general) el término encontrado es gca-
- ando en un devenir-expresivo, correlato de las intenmfla—
“des nuevas (contenido) por las cuales pasa el término
“‘spcontrante, de acuerdo con las dos caras 'de todo
agenciamiento (véase el tema “uno no c!e\u.ene amma‘l s‘a%-
yo molecular”, MP, 337); b) (caso restringido) 1a posibili-
dad de que el término encontrado sea a su vez encontrante,
¢omo en los casos de co-evolucién, de manera que un do-
ble devenir tiene lugar de cada lado (véase el ejem;)lo dela
avispa y la orquidea, MF, 17). En suma, el devenir €s uno
“de los polos del agenciamiento, aqguel en que cout.er_xldo y
expresion tienden a lo indiscernible en l'a COmposicion de
una “méquina abstracta” (de ahf la posibilidad de cons1'def-
ar como no-metaféricas formulaciones como: “escribir
omo una rata que agoniza”, MP, 293).

% Kafka y Mil mesetas presentan una jerarquifa de
‘los devenires. Esta jerarquia, no menos que la lista que elia
ordena, s6lo puede ser empirica, al proceder de una eva-
- luacién inmanente: animalidad, infancia, feminidad, etc.,




= Francors Zourapicaving

no tienen ningin privilegio a priori, pero el andlisis com-
prueba que el deseo tiende a investirlos m4s que cualquier
otro dmbito. No bastaria con observar que son otras tan-
tas alteridades respecto del modelo de identificacién ma-
yoritaria (hombre-adulto-varén, etc.), porque en modo al-
guno s¢ proponen como modelos alternativos, como
formas o codigos de substitucicn. Animalidad, infancia,
feminidad valen por su coeficiente de alteridad o de
desterritorializacion absoluta, abriendo a un mds ald de
la forma que no es el caos sino una consistencia llamada
“molecular”: entonces la percepci6n capta variaciones in-
tensivas (composiciones de velocidad entre elementos in-
formales) mas que un recorte de formas (conjuntos
“molares”), mientras que la afectividad se emancipa de sus
cantinelas y sus atolladeros ordinarios (véase “Linea de
fuga”™). Pongamos el ejemplo del animal: como tal, no es
ese individuo domesticado y voelto familiar que puede
afiadirse a los miembros de 1a familia; inseparable de una
banda incluso virtual (un lobo, una arafa cualesquiera),
no vale sino por las intensidades, las singularidades, los
dinamismos que presenta. La relacién inmediata que tene-
mos con €l no es la relacién con una persona, con sus
coordinadas identificatorias ¥ sus cargos; elia suspende
el recorte dicotémico de los postbles, el reconocimiento de
formas y funciones. No obstante, la misma posibilidad de
anudar una relacién familiar con el animal, o de asignarle
atributos mitolégicos, indica un limite de la relacién con el
animal desde el punto de vista de Ia desterritorializacion
(Kplm, 66-67, MP, 294). Entre los tipos de devenires, el
criterio de seleccién no puede ser mas que un fin inmanen-
te. jen qué medida el devenir, en cada caso, quiere ser él
mismo? Devenires-nifio y devenires-mujer parecen asi con-
ducir més lejos que los devenires-animales, porque tien-
den hacia un tercer grado donde el término del devenir nj
siquiera es asignable, hacia una “asignificancia” que ya
no se presta al menor reconocimiento o interpretacién, y

47

Ex. VOCABULARIO DE DELEUZE
——————

- 79!
; % o anda eso?”,
de las preguntas “;qué ocurre ", 00013“1 da ese! -
o en un ascendiente definitivo sobre “;qué sign
e jami i i r el contra-
a ;1?,,, no el renunciamiento al sentido, sino por el onre
e roductividad, en un rechazo de la con.fusmn
i p’f’cacic’m-y de la distribucién sedentaria de las pro-
e e aqui no haya m
ied: r grado, aunque ag :
ades. Este terce ‘ ) !
ple’ n dialéctica ni serie cerrada, se llama “devenir

rio st

resié cen el ot
?rfc%lso“ “devenir-molecular”, devenlr-lmpe;cepzbifp
T‘rcliavcnir~todo—f:l—mundca’’ (véase, Kplm, caps. 2y 4; Mr,
" meseta 10).

Distribucién némada (o espacio liso)

uso de
: ES una dlStI‘LbUClOI] dB Vagabundeo € lncl '
.. . .
. un S al’t]d(). IJO €8 Bl ser
tension de er univoco y no COmp
. c n laS eXlg ncias -
. Clén, S0 tOdaS laS cOsas que 5€ ICParten)en(l]R 54)
no- OdO - N
unit V()Cldad de la. Slmple preSBnCIa (U I
La dlfeIBn(‘da entre C()mpal'[lr un CSPHCIO Cﬁl‘l'ado y
: re altll Se en un eSpaCl ablel‘to, e (l. bu IUS Il(][!l
S U espa Odf:S NLon Sdl]l
0 4) O u Cl IHd Vis0o, p

remite primero a la actividad de hacer pastar: DR, 54y

7 ra a la diferencia de

MP, 472). ;Lo aplica Deleuze por met;fo e esantativo?
samiento, creador y :
dos estados del pen _ five?
Claro que no, puesto que a su vez los dos valores} ; ;
’ i i ica
histéricos del nomos (modos de existencla nomf nSay
impli i i rre que ¢l pensa-
i esta diferencia. Ocu
sedentaria) implican ] curte 4 nse
is { i mismo p
i en lo més intimo de &
miento es afectado | : por ¢
espacio, y se elabora en funcion de espacios atfs'iravaria
’ i ’ dn un mixto -
‘lisos” “estriados™, o segin u variz
veces “lisos” y otras ", 058 _ e
ble de ambos (véase la rehabilitacion de la distinc




48 ' FRANCOIS ZOURABICHVIL]

leibniziana del sparium y de la extensio, primer esbozo de
los dos espacios, pero que se prolongaré en el concepto
de “cuerpo sin érganos”: DR, 293-314; MP, 189). Se re-
dactard entonces una Hsta no cerrada de “modelos” con-
cretos donde la distincién se encuentra en obra- tecnold-
gico, musical, matemdtico, etc. (MP meseta 19).
##% (Por qué la filosofia est4 concernida en lugar pri-
mordial?
Algunas personas se imaginan los problemas eternos,
¥y los conceptos ya dados, dispuestos en un cielo donde
solo deberfamos ir a buscarlos: estas personas razonan en
funcién de una distribucién sedentaria o fija. O incluso:
NOs0iros creemos que el pensamiento avanza seglin un
orden de despliegue progresivo; nos imaginamos a todos
los grandes filésofos desde Platén compareciendo ante el
tribunal de LA verdad. Como si existiera una distribucién
objetiva exterior a toda distribucién singular: una creencia
semejante tiene que ver con la trascendencia, For otro Iado,
a nuestro juicio las ideas est4n destinadas a ambitos, lag
significaciones a objetos que indican su uso “propio” y la
posibilidad de un uso “figurado” {como si por ejemplo el
sentido de las palabras “enfermedad” o “prisién” se ago-
tara en la referencia a los estados de cosas fisicas que
sirven para designar). Al desconocer la indole intrinseca-
mente némada del sentido, al negarle los derechos a un
desvio literal, le estamos asignando cercados, y nuestros
actos de comprension estdn totalmente peretrados por un
registro implicito que en el mejor de los casos nos hace
juzgar impotentes, en el peor malhonestas, las migraciones
semdnticas que la filosoffa reclama, llevada por una nece-
sidad y un rigor que le es propio: por ejemplo, los usos no-
/cientificos de una idea cientifica {como si la ciencia misma,
€n sus momentos de invencién, no practicara de manera
asidua y legitima tales importaciones...).
Muy diferente es el pensamiento que afirma resueltamen-
te el azar: no porque oponga a la necesidad los derechos de

Ey_,voc.-mmmo pE DELEUZE 49
A

.'ﬁna fantasia arbitraria (nadie como Deleuze fue’ sens%blc
a1 tema de la necesidad y buscé su concept'o mas alld de
“todas las ideas recibidas: PS, 24-25, 116 y sigs.; DR, 181-

182); pero esta afirmacion es la prucba que la desprende

" de la engafiifa de una necesidad buscada en la relacién
* con un reparto originario y trascendente, que el pensa-
- miento no puede més que postular (ilusion sedentaria del

fundamento) (LS, series 10% y 12%). El espacio sin reparto

. de los golpes de dados de la distribucién némada mues-
" tra también en qué sentido hay que entender el.UI'lq se-
- giin Deleuze: sin contraccidn respecto de la multiplicidad

de las redistribuciones, impidiendo cada una que se cie-

“rre sobre sf misma y que ceda al espejismo del Uno retira-

do y compartido, linea de fuga o de desterritorializacién

-que afecta intimamente a todo modo de ser o de existen-

cia particular {no tiene sentido inferir una primacia fiel
Uno sobze lo miltiple en Deleuze). Es en este sen?ldo
como el némada se define no tanto por sus despiazrilmlen-
tos, conmio el migrante, como por el hecho de h‘at‘nttar un
espacio liso (desierto o estepa; MP, 47?). En deflr‘utlv-a, e;
espacio liso es el planc de inmanencia o de univacida
“del ser (QPh, 39).

:' Empirismo trascendental

#* “La forma trascendental de una facultad se confunde

~“con su gjercicio disjunto, superior o trascendente. Tras-

- cendente no significa en modo alguno que la facul.tad se
“dirija a objetos fuera del mundo, sino por el contrario que
. capta en el mundo lo que la concie.rne en forma exclusiva,
¥ que 1a hace nacer en el mundo. Siel e_]f:mpl? .trascendex?-
- tal no debe ser calcado sobre el ejemplo empirico es preci-
‘samente porque aprehende lo que no pucide ser captgdo
“desde el punto de vista de un sentido comin, el cual mide




50 FRANCOIS ZOURABICHVILI

el uso empirico de todas las facultades segin lo que co-
rresponde a cada una en a forma de su colaboracién. Por
eso lo trascendental por su cuenta estd sometido a un

émbito superior, Gnico capaz de explorar su campo y sus
regiones, ya que, contrariamente a lo que crefa Kant, no

puede ser inducido de las formas empiricas ordinarias tal y

como aparecen bajo la determinacion de un sentido co-

min.” (DR, 186)

+= E] problema mds general de Deleuze no es el sex sino

la experiencia. Es en esta perspectiva, critica o trascenden-
tal, como son encarados Bergson y Nietzsche. Ambos es-
tudios tienen un diagnéstico en comun: Kant supo crear la
cuestién de las condiciones de la experiencia, pero el
condicionamiento que invoca es el de la experiencia posi-
ble y no real. y permanece exterior a lo que é1 condiciona
(NPh, 104; B, 17). Y apelan a la misma radicalizacién de la
cuestién: pensar “condiciones que no sean mas amplias
que lo condicionado”, asunto de un “empirismo superior”
(NPh, 57;B,17,22; yyaen*La concepcidn de la diferencia
en Bergson”, ID, 49). Paralelamente, Deleuze expone a tra-
vés de Nietzsche y Proust una “nueva imagen del pensa-
miento”, alrededor de la idea de que “pensar no es innato,
sino que debe ser engendrado en el pensamiento” {DR,
192): de aqui proceden los temas de lo involuntario, de la
violencia de los signos o del encuentro con lo que fuerzaa
pensar, y ¢l problema de la necedad elevado a lo trascen-

dental (NPh, 118-126; PS, 115-124). Todos estos temas son '

retomados en Diferencia y repeticién (94, 180-200, 364),
aumentados por un nuevo argumento: el error de Kant es
haber “calcado” lo trascendental sobre lo empirico” dan-
dole 1a forma de un sujeto consciente correlacionado con
1a de un objeto (DR, 176-177; 186-187; LS, 1 19). Es enton-
ces cuando se rehabilita la doctrina de las facultades (tex-

to mds arriba, y PS, 121), mientras que se enuncia ia idea’

de un campo trascendental impersonal, constituido por
singularidades preindividuales (LS, 121, 133).

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 51
B vora

;Y el espinozismo de Deleuze? ;No procede de una
inspiracién muy distinta, ontolégica, ya que alli inter-
viene la famosa tesis de la univocidad del ser? Deleuze
observa gue la paradoja de Spinoza es poner el
“empirismo al servicio del racionalismo (SPE, 134), y cons-
“truir un plano de experiencia pura que pronto, con el
“nombre de “planoc de inmanencia”, coincide con el cam-
‘po trascendental reacondicionado (MP, 310-311; SPP,
cap. VI; QPh, 49-50; la logica del ser univoco, donde
-Bada ente, pura diferencia, sélo se mide con los otros en
la relacidén con su propio limite, se emparenta con la de
[a doctrina de las facultades). Deleuze puede entonces
_élver a Bergson y leer ¢l comienzo del primer capitulo
e. Materia y memoria como la instauracién de tal plano
de inmanencia (IM, 83-90; QPh, 50). Pero ;por qué pare-
. deslizar con tanta facilidad del estilo trascendental al
ntolégico, invocando por ejemplo el “puro plano de
‘inmanencia de un pensamiento-Ser, de un pensamiento-
‘Naturaleza” (QPh, 85)7 Esta impresidn viene de que no
ay yaun Ego originario para sefialar una frontera entre
o0s.dos discursos®. Sin embargo, no se vuelve a una
eorfa dogmdtica del en-si del mundo, mucho menos a
a forma de intuicién intelectual en el sentido kantiano:
implemente, la inmanencia ha salido de las fronteras
el sujeto, mientras que el en-si no es mds que el de la
dif{:r_encia, cuyos grados recorre el syjeto, derivado y
némada (l6gica de la disyuncién inclusiva; sobre esta

nversidn, véase IT, 110; y sobre la intuicién, véase
‘Plano de inmanencia”). Se ha vuelto indiferente hablar

ste seria el hugar para desarrollar la divergencia de Deleuze respecto
degger (de origen cartesiana, la exigencia de correlacionar ef ser
i {a experiencia es renovada y radicalizada por Husserl; es
cisamente con Heidegger como, por primera vez, la experiencia
quevalida el discurso ontolégico deja de ser transferida a un sujeto
inario y, simultaneamente, deja de depender de una “evidencia”™).




52 Francois ZOURABICHVILY

en uno u otro estilo: la ontologia de lo virtual o de las
singularidades no es otra cosa que la herramienta de
descripcitén de la experiencia “real”.

*#% 1} Empirismo trascendental significa primero que
el descubrimiento de las condiciones de la experiencia su-
pone a su vez una experiencia en el sentido estricto: no el
ejemplo ordinario o empirico de una facultad, porque los
datos de la vivencia empirica no informan al pensamiento
sobre lo gue puede, sino esa misma facultad llevada a su
limite, enfrentada con lo que la solicita en su sola potencia
propia (ahi, por ejemplo, donde Ia filosofia descubre estar
destinada tan s6lo al concepto, mds que a la opiniénoala
reflexidén). Por eso no s6lo 1a filosofia critica debe hacerse
empirista, sino que el empirismo, que “trata el concepto
como el objeto de un encuentro” (DR, 3), sélo lleva a cabo
su vocacion elevandose a lo trascendental. Puede com-
prenderse también por qué el uso del material clinico o
literario tiende a remplazar los vividos de primera mano de
la fenomenclogia: es inherente a ese tipo de experiencia el
ser rara, no cotidianamente disponible, y exigir una inven-
cmn semidtica aproplada 2) Empmsmo trascendental 51g-

ce anular Ia distinci6n del derecho y 'l hecho alineando el
primero sobre el segundo (serfa el colmo, para’quien de-
nuncia el “calco™ de lo trascendental sobre lo empirico).
Su sentido real es que jamas podemos hablar de antemano
para toda la experiencia, a menos que se pierda su esencial
variacién, su singularidad irherente, y se le aplique un
discurso demasiado general para no dejar el concepto y la
cosa en una relacion de indiferencia mutua. En consecuen-
cia, se necesita un tipo de concepto especial: un “princi-
pio plistico”, a la manera de la Voluntad de Poder (NPhA,
57) o de la Duracién-Memoria (“La concepcion de 1a dife-

" vOCABULARIO DE DELEUZE 53

- rencia en Bergson”, ID, 51, 60-61), principio diferencial o
de diferenciacién interna, donde cada grado designa un
- modo de existencia y de pensamiento, una posibilidad de
vida (véase “Flano de inmanencia”).

Linea de fuga (y menor-mayor)

* “La Ifnea de fuga es una desterritorializacion. Los
franceses no saben bien lo que significa. Evidentemente,
huyen come todo el mundo, pero piensan que huir es salir
del mundo, cuestién de mistica o arte, o bien que es algo
cobarde, porque se escapa de los compromisos y las res-
ponsabilidades. Huir no es para nada renunciar a las ac-
ciones; nada mds activo que una fuga. Es lo contrario de lo
imaginario. De igual modo es hacer huir, no por fuerza a los
otros, sino hacer huir algo, hacer huir un sistema como se
tevienta un tubo... Huir es trazar una linea, varias lineas,
toda una cartografia.” (D, 47)

. ** Hste concepto define la orientacién prdctica de la
filosofia de Delenze. Primero se observa una doble igual-
‘dad: linea = fuga, huir = hacer huir. Lo que define una
‘situacion es cierta distribucién de los posibles, el recorte
‘espacio-temporal de la existencia (papeles, funciones, ac-
tividades, deseos, gustos, tipos de alegrias y penas, etc.).
‘No se trata tanto de ritual ~de repeticién taciturna, de al-
ternancia demasiado regulada, de estrechez excesiva del
‘campo de opciones- como de la forma misma, dicotémica,
¢ la posibilidad: o bien-o bien, disyunciones exclusivas
_d_é todo tipo (masculino-femenino, adulto-nifio, humano-
‘animal, intelectual-manual, trabajo-esparcimiento, blanco-
negro, heterosexual-homosexual, etc.) que de antemano
strian la percepcidn, 1a afectividad, el pensamiento, en-
‘cerrando la experiencia en formas estereotipadas, inclusi-
-ve de rechazo y de lucha.




54 FRrANCOIS ZOURABICHVILY

Hay oposicién en virtud de ese estriado, como se lo ve
en esos pares de opuestos que envielven todos una jerar-
quia: cada disyuncién es en el fondo la de un mayor'y un
menor. Si se afiade que el cuadriculado dicotémico inte-
rrumpe el deseo en cuanto proceso o autoproduccion in-
cesante, evidentemente es posible preguntarse si es el
deseo lo que se refugia en los estados menores una vez
establecida la dominacién, o si la minorizacién no afecta
més bien las regiones de existencia donde el deseo se sus-
trae a toda asignacién, a toda segmentacién. La segunda
opcién equivaldria a dotar al deseo de una cualidad intrin-
secamente femenina, infantil, etc. En realidad, si los
devenires pasan por una relacién privilegiada con Ja femi-
nidad, con la infancia, etc., es porque esas relaciones ha-
cen huir una situacién constituida de dicotomias que se
organizan a partir de un estado de mayoria (cualitativa)
definido por el varén adulto. De ahi el cardcter artificial de
una emancipacién que consistirfa en la afirmacién de una
identidad de mujer, debido a que ésta no tendria otro con-
tenido mds que las caracteristicas surgidas de la distribu-
cién de las funciones, las actitudes, etc., instituida por la
relacién de dominacién. Desde este punto de vista, hasta
“una mujer tiene que devenir-mujer”, vale decir, encontrar
el punto en que su auto-afirmacion, lejos de ser la de una
identidad inevitablemente definida por referencia al hom-
bre. es esa “feminidad” inasible y sin esencia que no se
afirma sin comprometer el orden establecido de las afec-
ciones y las costumbres, ya que ese orden implica su re-
presién. Y también por eso el devenir-mujer concierne tan-
to a los hombres como a las mujeres: estas ultimas no
cultivan Ia linea de fuga que son en la situacién dada (y no
la identidad que ésta les impone) sin hacer huir el conjunto
de Ia situacién, y as{ “contaminar a los hombres, tomarlos
en ese devenir” (MPE 337-340, 357 y 587 y sigs.).

Para Deleuze y Guattari, pues, la salida no estd tanto en
un cambio de situacién o en la abolicién de toda situacién

EL vOCABULARIO DE DELEUZE %5

como en la vacilacifn, el enloquecimiento, I1a desorganiza-
cién de una situacién cualquiera. Lo que no significa que
todas las situaciones sean equivalentes; pero su valor res-
pectivo radica en el grado de desorganizacién que sopor-
tan sin estallar, no en la cualidad intrinseca del orden que
testimonian. El caso es que expresada en dichos términos,
Ia préctica de Deleuze y Guattari caeria en [a trampa de otra
dicotomia infamante: orden-desorden. Pero el desorden
bien comprendido no significa 1a nada o el caos, sino mu-
cho més un “corte” en el caos, su enfrentamiento mas que
su negacidn en nombre de formas supuestamente natura-

" les {véase “Plano de inmanencia™). Esos vectores de des-

organizacidn o de “desterritorializacién” son precisamen-
te llamados linea de fuga. Ahora comprendemos la doble
igualdad que constituye esta expresion compleja. Huir se
entiende en los dos sentidos de la palabra: perder su
hermeticidad o su cierre; esquivar, escaparse. Si huir es

" hacer huir, es porque la fuga no consiste en salir de la

situacidn para ir a otra parte, cambiar de vida, evadirse por

‘el sueiio o incluso transformar la situacidn (este dltimo
“caso es méds complejo, porque hacer huir la situacién impli-
‘ca por fuerza una redistribucion de los posibles que des-
‘emboca —salvo represién obtusa— en una transformacién

por lo menos parcial, perfectamente improgramable, ligada
con la imprevisible creacién de nuevos espacio-tiempos,
de agenciamientos institucionales inéditos; el caso es que
la salida estd en la fuga, la prosecucién de un proceso
deseante, no en la transformacién cuyo resultado, a su
vez, solo valdrd por sus lineas de fuga, y asi de seguido).
Sin embargo, realmente se trata de una salida, pero ésta es

-paraddjica. Deleuze analiza casos de toda naturaleza, fami-

lia, sociedad, instituciones; limitémonos al caso de Ia filo-

soffa, que tarmbién tiene su situacién, no porque tenga més

importancia que las otras, sino porque comparativamente

‘nos instruye acerca del recorrido deleuziano. “Salir de la
-filosofia, pero por 1a filosofia” (Abécédaire, C de Cultura):




56 Franois ZOURABICHVILI

todo ocurre como si la filosofia envolviera sus propios
afueras, como si su verdadero afuera no estuviese fuera
de si misma (salir de la filosofia volviéndose socidlogo,
antropblogo, psicoanalista, o militante; lo que deja intacta
la situacién para saltar a otras siteaciones consideradas
intrinsecamente mejores), sino que debiera descubrirse en
su seno. Tendriamos aqui la base de una confrontacidon
posible con Derrida: allf donde este 1iltimo define la sitna-
cién por el “cierre de la metafisica” y, lejos de pensar en
otro logos que el Iogos, todo de palabra 'y de presencia, se
propone “deconstruirlo” a partir de o excluido que lo so-
cavaba desde siempre (la escritura y sus efectos de
“diferancia™), Deleuze procede mediante un método que
podria llamarse de perversién, qoe consiste a veces en
discernir y cultivar una linea de pensadores “que parecian
formar parte de la historia de la filosofia pero que se esca-
paban de ella por un costado o por todas partes: Lucrecio,
Spinoza, Hume, Nietzsche, Bergson” (D, 21), otras en des-
viar briznas de teorias de toda naturaleza para utilizarlas
con otros fines (DR, LS, ACE, MPF, otros lugares), otras mds
en remitir un concepto a sus verdaderas condiciones, vale
decir, a las fuerzas y Jos dinamismos intuitivos que lo sus-
tentan (ID, 137 y sigs.; método de “dramatizacién™), y otras,
por tltimo, mds que a criticar de frente un tema © una no-
cién, a encararlo por el sesgo de una “concepcién total-
mente torcida” (el contrato juridico a partir de Sacher-
Masoch, P, 229 y PSM, 80 y sigs.). Casi podria descifrarse
la oposicién de los dos procedimientos en el texto “Para
terminar con el juicio” (CC, cap. XV): uno llevado por un
sentido del analisis interminable como dnica Justicia posi-
ble, el otro operando por seric de “procesos finitos™ (por-
que realmente de esta manera Deleuze utiliza la historia de
la filosofia; ejemplos de procesos finitos: sus interpreta-
ciones del Cogito kantiano, de la contemporaneidad para-
déjica del pasado y el presente en Bergson, etc., COMO
otras tantas piezas definitivas cuyos efectos de sentido,

EL vocaBuLARIO BE DELEUZE 57

sin er{lbm.'go, no dejan de renovarse en funcién de los
agenciamientos en los cuales son tomadas).
Siempre hacer huir, més que criticar (Kpim, 85)... Pero,
jpor qué hablar de perversién? No pensamos solamente
en la definicion usual —desviacién en cuanto al objetivo o
el objeto— sino en un texto sobre la actitud que Freud ha-
bia convertido en el rasgo distintivo de la perversién: “Po-
dria parecer que una denegacidn en general es mucho mas
superficial que una negacién o inciuso una destruccin
parcial. Pero no hay tal; se trata de una operacién muy
distinta. Tal vez haya que comprender la denegacién como
el punto de partida de una operacién que no consiste en
negar, ni stquiera en destruir, sino realmente en impugnar
la legitimidad de lo que es, en afectar lo que es con una
suerte de suspensién, de neutralizacin propias para abrir-
nos, mas alla de lo dado, un nuevo horizonte no dado”
(PSM, 28). Porque no se trata de huir fuera-de sino de ha-
cer huir; realmente hay algo de lo que uno huye, y que se
confunde con el hacer-huir: el reino absoluto del si y el no,
de la alternativa como ley de lo posible, la eleccién como
seudo-libertad del deseo sometido a los recortes
preestablecidos (LS, 372; CC, cap. X, no solamente la con-
fusidn de la alternativa por Bartleby, 89-98, sino la “per-
versién metafisica” del capitdn Achab, el hombre que “huye
de todas partes”, 99-102; finalmente E, varios lugares).
Contrariamente a la dialéctica, que pretende superar la al-
ternativa mediante una reconciliacién sintética, y de ese
modo admite y conserva su premisa {no se alcanza el deve-
nir combinando el ser y Ia nada), 1a linea de fuga estd ubi-
cada bajo el signe de lo indiscernible y de la disyuncién
inclusiva. Perverso, finalmente., en el sentido casi
fatimolégico, es el hombre de las superficies o del plano de
inmanencia (LS, 158). Porque es en verdad de través como
se traza la linea, otro aspecto de la doble igualdad. Es median-
te un libre uso del 6rganc como se lo desterritorializa, como
se deja de vivirlo en cuanto originariamente consagrado a la




58 Francols ZOURABICHVILL

funcién que le atribuye el organismo, para agenciarlo de
otro modo sobre el “cuerpo sin érganos” o sobre el plano
de inmanencia, en funcién de los encuentros con otros
“objetos parciales”, a su vez retenidos o desviados. Lo
cual implica que la linea de fuga siempre es transversal, y
las cosas pierden su rostro, dejan de ser preidentificadas
por esquemas estereotipados, y adquieren la consistencia
de una vida o de una obra, vale decir, de una “unidad no
orgénica”, precisamente relacionadas de una manera trans-
versal (PS, 193-203). La transversal es como el corte de la
univocidad en las formas constituidas, el plano de expe-
riencia pura sobre el cual todo comunica con todo (y se
compone o no), mis all4 de las barreras de forma, de fun-
cién o de especie®. ) -
*#% De este modo, nuestras dos igualdades se supe-
ran hacia una tercera: trazar una linea de fuga = pensar en
términos de lineas. No porque, en el plano de inmanencia,
haya otra cosa que esas lineas de fuga donde se constru-
ye la “vida no orgénica”, transversalmente respecto de las
formas constituidas. Pero trazar una linea sobre el plano
da otro punto de vista sobre el conjunto de una situacion,
un criterio inmanente que permite analizar los
agenciamientos segiin sus dos polos, desterritorializacidn
y estratificacién (instituciones}. En efecto inmanente, por-
que, de acuerdo con la primacia del plano de inmanencia
desde el punto de vista critico (condiciones de la expe-

riencia), toda forma u organizacién debe constituirse a

partir de é1. Por lo tanto. no hay un mundo de las formas

5. Fue Félix Guattari el gque forjé un concepte de trapsversalidad,
antes de su colaboracién con Deleuze. Véase Psychanalyse et
transversalité, que las cdiciones La Découverte acaban de reeditar.
Los dos pensadores no dejaron de intercambiarse nociones que cada
uno utilizaba y comprendfa a su manera, sin perjuicio de retrabajarlas
juntos en el marco de una tarea comun.

“JiL vOCABULARIO DE DELEUZE 59

fijas y uno del devenir, sino diferentes estados de la linea,

diferentes tipos de lineas, cuyo entrelazamiento constitu-
ye el mapa reacondicionable de una vida. Este tema geo-
grifico del mapa se opone al proceder arqueoldgico del
psjcoanélisis (véase MPF, 20, 248; P, 50; CC, cap. [X).

En el fondo, ;qué es una linea? Es un signo que en-
vuelve el tiempo, el elemento de base de una semidtica de
la duracidn, de una clinica de la existencia (Deleuze no
llega a ese concepto sino a partir de los Dialogues, 141-
169: Proust et les signes, 35, que describia los “mundos de
signos” que se desplegaban “segin lineas de tiempo™;
buscaba la sintesis de los dos términos pero los mantenia
todavia separados). Un agenciamiento o una situacién
cualquiera, pues, se analiza mediante una diferenciacion
del concepto de linea, en el lado opuesto del “sistema de
puntos y de posiciones” que caracteriza los pensamientos
de tipo estructuralista {D, 48). Se distinguen tres tipos,
que definen otras tantas relaciones con el espacio y el
tiempo: fuera de las Iineas de fuga, que remiten a Aidn y al
espacio liso, lineas “de segmentaridad dura” (ciclos
binarios y espacio estriado) y, entre esos dos polos, un
tipo de linea de naturaleza ambigua, llamada “de

. segmentaridad flexible” (muestras fragmentarias, umbra-

les de redistribucién afectiva) (MF, 238-252, 271-283).
¢Por qué Deleuze afirma la primacia de las lineas de
fuga (D, 152, 163; MP, 250), cuando parecen tan frigiles,
tan inciertas, en ocasiones ausentes, o bien agotadas, mien-
tras que una situacién parece primero definirse por sus
regularidades, sus movimientos periédicos de los que pre-
cisamente hay que salir? El orden de hecho no debe ocul-
tar el derecho: si es cierto que la transversal estd primero
en la experiencia, justamente sobre ellas se construyen las
formas y los sujetos, que deben estar constituidos en lo
dado. De donde, a la inversa, las lineas de fuga que las
atraviesan originariamente desde adentro, las miltiples
exterioridades internas que las trabajan al tiempo que las




60 FRANCOIS ZOURABICHVILI

constituyen, y que justifican un “alegre pesimismo”, una
fe inmanente, la expectativa serena de dias mejores aun-
que las cosas vayan necesariamente mal. Porque si nues-
tras formas estdn construidas sobre desterritorializaciones
primeras, ¥ si padecemos por su dureza, no por ello deja-
mos de necesitarlas para reproducir nuestra existencia.
“Deshacer el organismo nunca fue matarse, sino abrir el
cuerpo a conexiones que suponen todo un agen-
ciamiento... Hay que conservar bastante el organismo para
que se reforme en cada amanecer” (MP, 198); porque una
vez més, el problema no es huir (el organismo) sino hacer

huwir.

Madgquina de guerra

!B_Evocanmmonr. DELEUZE 61

rico?). Todo parte de una meditacién sobre la relacién en-
tre la guerra y el deseo, sobre la recurrencia de la imagen
" de la guerra en los escritores arrastrados sobre una “linea
de fuga”. Como siempre, Deleuze y Guattari rechazan la
calificacién de metafora como procedente de un contra-
sentido (D, 169). El concepto de méquina de guerra res-
ponde a la cuestién de la ambigiiedad de la “linea de fuga”
(queno consiste tanto er huir una situacién como en “ha-
cerla huir”, en explotar sus puntos de desterritorializacién):
' su capacidad de convertirse en linea de abolicion. Porquf;
' asi como seria demasiado sencillo considerar el amor a la
muerte o el vértigo fascista como lo opuesto al deseo, se-
‘ria _demasiado sencillo creer que el deseo no enfrente ,otro
“peligro que el de su reterritorializaci6n. En El anti-Edipo

a pesar de la 16gica del “cuerpo sin 6rganos”, la relaciér’l
-que el deseo colectivo mantiene con la muerte permanecia
‘ligado con la interiorizacién de su propia represion: en tal

+ “Cada vez que una kinea de fuga se transforma en
linea de muerte, No inVOCamMos una pulsién interior del tipo
‘instinto de muerte’, seguimos invocando un
agenciamiento de deseo que pone ei juego una maquina
objetiva o intrinsecamente definible. En consecuencia, no
es por metéfora por lo que, cada vez que alguien destruye
a los otros y se destruye a si mismo, sobre su linea de fuga
inventd su propia maquina de guerra.”” (D, 171) “Defini-
mos la *méquina de guerra’ como un agenciamiento lineal

que se construye sobre lineas de fuga. En este sentido, 1a®
maquina de guerra no tiene en modo alguno por objeto la

. guerra; su objeto es un espacio muy especial, espacio liso,

lt que ella compone, ocupa’y propaga. El romadismo es pre-
a de guerra-espacio

\}; \ cisamente esta combinacion mAquin
I

liso.” (P 500
** Este concepto comprende dos niveles de dificultad,

que conciernen al contenido (se dice con insistencia que
la miquina de guerra no tiene por objeto la guerra) y al

status (jes un agenciamiento histérico, universal, metafd-

contexto, e} fascismo no se distinguia todavia de cualquier
otra sociedad sino por la indole extrema de la
;eterritori-alizacién arcaica a la que procede para conjurar
Ja desterritorializacién propia de la época capitafista (A(E,
__ 37: 306-307, 439-440). Muy distinto es lo gue ocurre cor;
Mil mesetas: “pasion de abolicién” designa el momento
en que el deseo enfrenta su represion en condiciones des-
e_:speradas y encuentra en la destruccidn de los otros y de
si “el Gnico objeto” que le queda cuando “perdié su po-
;encia de mudar”. Entonces, el fascismo es ese momento
complejo, que uno vacila en calificar de interiorizacién
donde el deseo encuentra en el mismo seno de la derrota ei
_tecurso atroz de volver el Estado contra s{ mismo haciendo
pasar a través de él el flnjo de guerra absoluta” (MF, 279-
283?. Ese estado del deseo funcionando por asi decirlo en
vacio no se confunde con el no-deseo de la neurosis, por-
que lo que el desco conjura dindose por objeto tltimo la
guerra o la muerte es precisamente la interiorizacion;
_piénsese mds bien en el polo “repulsivo” o “parancico”




02 Francois ZOURABICHVIL]

del cuerpo sin érganos (A, 14-15). No obstante, ¢l con-
cepto de miquina de guerra no se agota en la descripcidn
de un estado clinico. individual o colectivo: él es quien da
un verdadero tenor problemitico a la critica del Estado
como forma o como modelo (la razén por la cual la “méqui-
na de guerra” tiende entonces a identificarse con el deseo
como tal, en vez de designar solamente su umbral critico,
se aclarard més adelante). La tesis de la exterioridad de la
mdquina de guerra significa a la vez que el Estado no se
concibe sin una relacién con un afuera que se apropia sin
poder reducirlo (la méquina de guerra institucionalizada
como ejéreito), y que la méquina de guerra remite en dere-
cho, positivamente, a un agenciamiento social que por
naturaleza no se encierra jamds sobre una forma de interio-

| ridad. Este agenciamiento es el nomadismo. su forma de

expresién es la maquina de gnerra; su forma de contenido:
fa metalurgia; el conjunto se refiere a un espacio lamado
liso (MP, 471-518). La tesis tiene un alcance practico: en
vez de conservar una fe intacta y no critica en la revolu-
ci6n, o apelar en absiracto a una “tercera via” revolucio-
naria o reformista, permite especificar las condiciones de
una politica revolucionaria no-bolchevique, sin organiza-
cién de partido, que al mismo tiempo dispondria de una
herramienta de analisis para hacer frente al peligro de des-
vio “fascista” propio de las lineas de fuga colectivas (D,
173-176; MP, 582-591). El compromise de Deleuze junto a
los pa stinos y su resistancia tenia ese sentido: €1 vefa en
-14 OLP yina “méquina de guerra” en el sentido prec;so que

- élieadba (P 233).

#*+ Para no quedarse en la impresién primera de
arpbivalencia o de contradiccién aparente, el lector debe
comprender en qué sentido la mdquina de guerra “no tiene
por objeto la guerra”. La ambigliedad de la que extrae su
nombre la miquina de guerra viene del hecho de que la
tinica huella que deja en la historia es negativa (D, 171). De
elio da fe el destino de toda resistencia, al ser calificada

; OCABULARIO DE DELEUZE
ELV 63

: p'rimero de terrorismo o de desestabilizacién, luego de triun-
‘far amargamente, cuando triunfa, pasando a la forma del
:Estado o que ocurre es que tiene que ver con el devenir,
con el “devenir-revolucionario”, y no se inscribe en la his-
‘toria (P, 208-209; 0Pk, 106). Diriase entonces que la “vita-
lidad no orgdnica” de una colectividad, su inventividad
social en términos de agenciamientos originales, en oca-
siones no se manifiestan sino en la guerra, aunque no ten-
ga por objeto la guerra. Solo cuando es apropiada por el
Estado, “separada de lo que puede”, toma por objeto la
guerra: ésta cambia entonces de sentido o de “régimen de
signos” puesto que no es ya el mismo agenciamiento; de
guerrilla se convierte en operacion militar (MPF, 518-527).
En definitiva, el concepto de miquina de guerra condensa
1los dos polos del deseo, “paranoico™ y “esquizoide”, pues-
‘tos de manifiesto por la I6gica del cuerpo sin organos (A(E,
439 y sigs.; PM, 203-204).

Mdquinas deseantes

: * “En las mdquinas deseantes todo funciona al mismo
tiempo, pero en los hiatos y las ruptoras, las averias y los
- fallos, las intermitencias y los cortocircuitos, las distan-
cias y las fragmentaciones, en una suma que jamds retne
sus partes en un todo.” (A, 50) “Las maquinas deseantes
constituyen la vida no-edipica del inconsciente.” (A(E, 468)

** Una mAquina deseante se define primero por un aco-
‘plamiento o un sistema “corte-flujo” cuyos términos, de-
terminados en el acoplamiento, son “objetos parciales” (en
- un sentido que no es ya el de Melanie Klein, vale decir,
. (ue no remite ya a la integridad anterior de un todo): desde
ese punto de vista, ya se compone de méquinas, al infini-
to. Asi, E! anti-Edipo se abre sobre el plano univoce o
inmanente de una Naturaleza concebida como proceso de




64 Francois ZOURABICHVIL]

produccién {compérese este texto con el comienzo del pri-
mer capitulo de Materia y memoria, dado posteriormente
como ejemplo de instauracién de un plano de inmanencia:
IM, cap. 4; QPh, 50). En segundo fugar, los cortes de flujo
se inscriben, se registran o se distribuyen segin 1a ley de
la sintesis disyuntiva sobre un cuerpo pleno sin érganos
(ACE, 15-22). Por tltimo, un sujeto que en ningtn caso
preexiste a la maquina sino que s alli producido como un
“resto” o un “residuo” circula a través de las disyunciones
y las consume como otros tantos estados de s mismo (A,
22-29; para una recapitulacién de los tres aspectos, 43-50).
Las méquinas deseantes son paradéjicas: “sélo funcionan
descompuestas” (ACE, 38-39). Esta paradoja s6lo es apa-
rente si uno se percata de que la palabra médquina no es
aqui una metdfora. En efecto, el sentido corriente de la
palabra resulta de una abstraccién por la cual se aisla la
méquina técnica de las condiciones de su emergencia y de
su funcionamiento (hombres, eventualmente animales, tipo
de sociedad o de economia, etc.). La maquina es entonces
social antes de ser técnica, ignora la distincién entre su
produccién y su funcionamiento, y en modo alguno se
confunde con un mecanismo cerrado (Kplm, 145-146; A(E,
43 y sigs. y 464). Por iltimo, no hay diferencia de naturale-
za entre las “méquinas sociales” (mercado capitalista, Es-
tado, iglesia, ejército, familia, etc.) y las “mdquinas
deseantes”, sino una diferencia de régimen o de légica:
éstas “invisten” aquéllas y constituyen su inconsciente,
vale decir, a la vez se alimentan de ellas y las posibilitan, al
tiempo que las hacen “huir” (A, 406 y sigs., 483). En Mil
mesetas, el concepto de maquinas deseantes desaparece
en beneficio de los conceptos de agenciamiento y de ma-
quina abstracta (donde se encuentra esa funcién paradéji-
ca de condicionamiento desestabilizante).

##% No debe asombrar el desvio entre la concepeidén
de Deleuze y Guattari y la significacidn corriente de la pa-
labra deseo: en verdad el desvio estd en la palabra misma,

65

Fi, VOCABULARIO DE DELEUZE

antre la experiencia que designa, y que se trata de elevar al
concepto, ¥ la interpretacién gue transmite, ajustada a las
‘exigencias de las representaciones conscientes de un su-
jeto constituido. Por lo general se opone el deseo a su
realizacién, de tal modo que es rechazado del 1ado del sue-
fo, del fantasma, de la representacidn. Pero ocurre que el
deseo es llevado del lado de la produccién, que su modelo
Ho es va el teatro —la eterna representacion de la historia
de Edipo- sino la fébrica, y que “si el deseo produce, pro-
duce lo real. .. el ser objetivo del deseo es lo Real mismo”
(ACE, 34). El deseo no es la representacién de un objeto
ausente o faltante sino una actividad de produccion, una
xperimentacién incesante, un montaje experimental. La
proposicién famosa, “el deseo es maquina” (A&, 34), ad-
quiere as{ un doble alcance polémico: 1) impugna la idea
psicoanalitica segtin la cual el suefio seria el “camino real”
hacia el inconsciente; 2} mas que coincidir, compite con el
marxismo, suscitando a su vez el problema de la produc-
ion de la existencia y planteando que “el deseo forma
arte de la infraestructura” (A, 124; el modelo del in-
‘consciente-fabrica remplaza al del inconsciente-teatro).

¢ Sin embargo, romper con ias concepciones habitual-
‘mente idealistas del deseo implica impugnar su ldgica:
cuando uno se figura el deseo como la tensidn de un suje-
to hacia un objeto (légica de la representacién del deseo),
se lo subordina a un fin que se distingue de él: la pose-
sign; de tal modo, no s6lo ne se pone de manifiesto la
realidad del deseo como tal o de su formacién, sino que el
‘deseo se engafia a si mismo. Ciertamente, creo necesario
poder disponer de los seres y las cosas sobre los cuales
son tomadas las singularidades que entran en la composi-
‘cién maquinistica de mi deseo, y establecer asi mi “territo-
rio”; pero esto es para poder desear, en otras palabras
para proseguir una aventura afectiva en ese plano
maquinico. El deseo, en este sentido, no es falta sino pro-
ceso, aprendizaje vagabundo; tan sélo padete que lo inte-




66 FRANCOIS ZOURABICH VI |

rrumpan, y no que el “objeto” se sustraiga una y otra vez,
Asimismo, es en esto en lo que se distingue del placer: 15
exploracién de dolores también tiene que ver con el deseo:
no porque se quiera sufrir y encontrar placer en eso, pero
todavia se trata de un devenir, de un viaje afectivo (ejem-
plos del amor cortés: D, 119-121 y MP, 193-194; del maso-
quismo: MP, 188, 192). El otro engafio es el del sujeto: re-
presentarse el deseo como una facultad ya lista para
expresarse, cuyas Unicas trabas conocidas son exteriores
(sujeto refrenado, impedido de exteriorizarse). En realidad,
el deseo no estd dado de antemano ¥ 0o es un movimiento
que iria del adentro al afuera: nace afuera, de un encuentro
o de un acoplamiento (D, 66, 116). Explorador, experimen-
tador, el deseo va de efecto en efecto o de afecto en afec-
to, movilizando a los seres y las cosas no por ellos mismos
sino por las singularidades que ellos emiten y que €] toma.
Esta toma no implica que las cosas se fragmenten, como en
el concepto kleiniano, porque las cosas y los “objetos par-
ciales” no operan en el mismo plano, y porque el plano en
que estos “se maquinan” no implica cosas, La representa-
cion usuval del deseo —tensi6n hacia algo o alguien—, pues,
remite a la formacién de una “maquina deseante” que pre-
cede la divisién sujeto-obieto y da cuenta de ella.

Multiplicidades

* “La multiplicidad no debe designar una combina-
ci6n de multiple y de uno sino, por el contrario, una orga-
nizacién propia de lo mifltiple en cuanto tal, que de nin-
guna manera necesita de la unidad para formar un
sistema.” (DR, 236)

** De origen bergsoniano, este concepto opera un
doble desplazamiento: por un lado la oposicién del uno
y lo miltiple deja de ser pertinente, por el otro el proble-

£ vOCABULARIO DE DELEUZE 67

A se convierte en el de la distincién de dos tipos de
ultiplicidad (actual-extensiva, que se divide en parres
teriores unas a otras, como la materia o la extensién; y
virtual-intensiva, que s6lo se divide en dimensiones en-
vueltas unas en otras, como la memoria ¢ la duracién).
Mds atin, la vieja oposicidn aparece relativa a uno de
los dos tipos, el tipo actual-extensivo, que deriva por
“#actualizacién” del tipo virtual-intensivo. Por eso la in-
vocacion de una o varias multiplicidades sin otra forma
de precision siempre remite en Deleuze al tipo virtual-
intensivo, Unico que realiza Ia unidad inmediata de lo
mltiple, la inmanencia reciproca de lo mitltiple y el uno.
. Por un lado, Deleuze permanece profundamente fiel
1 1a idea bergsoniana segin la cual lo conereto es siem-
pre un mixto donde el pensador debe distinguir las dos
tendencias o los dos tipos de multiplicidades; de aqui
proviene la serie de las grandes dualidades: Chronos-
Aidn: espacio estriado-espacio liso; molar-molecular; etc.
(léase comparativamente B, 11-28 y MP, 593). Y se ve
que no se trata de dos mundos, ni siquiera de dos op-
ciones separadas entre las cuales la existencia tendria
“ que hacer una eleccidn: de una manera general, para
Deleuze s6lo hay cuerpos, y el acontecimiento en su
- superficie, ya que el espiritu se confunde con las aven-
" turas “cristalinas” del plano de inmanencia o del cuerpo
sin 6rganos (FB-LS, 34); en ningln caso lo virtual tras-
ciende lo actual o existe fuera de €1, aunque lo asedie y
o desborde.

Por otro lado, Deleuze constantemente trabaja el con-
cepto de multiplicidad, llevdndolo por caminos ajenos a
Bergson. Del concepto inicial sobre todo retiene un ras-
go notable, al que da un alcance inédito: “lo que no se
divisa sino cambiando de naturaleza” (B, 32; DR, 306,
331; MF, mesetas 1, 2, 10, 14; IM, caps. 1-2). Lo cual
implica todo el equivoco de la tesis de una primacia del
Uno en Deleuzeb. En Diferencia y repeticidn, la multipli-




68 Francois ZOURABICHVI;

cidad entraba en una teoria del problema o de la Ideg
(236 y sigs.); ya, bajo el nombre de “perplicacién”, Deleuze
evocaba alli transiciones no-jerdrquicas, laterales, entra
Ideas de toda naturaleza, seglin la “anarquia coronada”
del ser afirmado en su univocidad (242, 359); sin embargo,
la descripcién I6gica de las multiplicidades aqui conserva-
ba todavia algo estitico. Es en Mil mesetas donde las con-
secuencias del rasgo notable son enunciadas con m4s cla-
ridad: articulada directamente a la idea de encuentro, se
comprende mejor en gué toda multiplicidad es de entrada
“multiplicidad de multiplicidades” (MP, 47, la composicién
del libro, por otra parte, obedece explicitamente a esta 16-
gicay. Paralelamente, el concepto de multiplicidad suminis-
tra la logica de las piezas que componen las méquinas
deseantes o los agenciamientos: “objetos parciales” cuya

6. Esta tesis es sostenida por Alain Badiow, en un libro del que por otra
parte hay que saludar la altura del punto de vista y fa preocupacién per
una verdadera controversia: Deleuze. La clameur de 'érre. Parfs,
Hachette, 1997. 8i el pluralisimo impugnado por Deleuze es el de la
equivocidad {pdg, 38), no podemos més que estar de acuerdo; sélo que la
equivocidad es precisamente para Deleuze un sendo-phuralismo, la garantia
mds segura de la trascendencia del Uno respecto de lo maltiple. Ef fondo
del problema es el siguiente: para Deleuze, ¢l pluralismo no puede
pensarse sino a condicién de que exista una primacta de la relacicn,
cosa que Badiou no puede admitir, en rombre del vacio portador de un
suplemento, €l cual, para Deleuze, dependerfa del milagro trascendente
¥ no de Ia creacidn (el malentendido llega al colmo en la pig. 135,
cuando el pasado virtual es confundido con un simple pasado vivido:
véase aqui mismo “Cristal de tiempo™). A partir de entonces, Deleuze
efectivamente necesita “un concepto renovado del uno” (pdg. 19),
pero como sintesis inmediata —o disyuntiva— de lo midltiple (“univocidad
del ser” no tiene otro sentido}. De ahf procede la ecuacién: “pluralismo
= monismo” {(MF. 31), que podria expresarse igualmente: diferencia
interna = exterioridad de las relaciones. Al respecto, el concepto de
“simulacro”, aplicado al enfe, ¢s menos esencial para el deleuzianismo
que para la interpretacién que da Badiou de &1; nos sentirfamos mds
inclinados, por nuestra cuenta, a preguntar por qué Deleuzs lo abandona
definitivamente luego de la Ldgica del sentido. Véase “Univocidad del
ser”.

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 69
e

.'to.ma no implica fragmentacién o pérdida de un todo, como
‘sn Melanie Klein, ya que al abandonar el plano de las tota-
jidades constituidas (los objetos de lo dado empirico, or-
"ganizado segun las exigencias de la representacién) para
‘alcanzar aquel donde se agencian fragmentos de alguna

manera absolutos, sin horizonte de totalizacién, no se hace
‘mds que alcanzar las condiciones de la experiencia “real”.

*Al no tener ni forma ni individualidad, esos fragmentos de

realidad cualquiera dan lugar al agenciarse a
individuaciones intensivas (o “ecceidades™ MP 318 y
sigs.); constituyen, a manera de “singularidades
preindividuales”, las dimensiones intensivas de una mul-
tiplicidad (LS, 345; ACE, 369n28 y 387). Desde este punto
de vista, la ldgica de las multiplicidades completa la de las
disyunciones inclusivas, y los conceptos de multiplicidad

y de singularidad resultan estrechamente solidarios.

En este punto, el lector puede tener la desagradable
sensacién de un arrebato, hasta de una neutralizacién re-
ciproca de los conceptos: 1as dimensiones de una multipli-

“¢idad son a su vez multiplicidades, por tanto singularidad
" = multiplicidad, etc. Esta sensacién se disipa cuando uno
. recuerda que una multiplicidad se compone de dimensio-

nes que se envuelven unas a otras, cada una retomando al
resto en otro grado, seglin una lista abierta que puede
aumentar con nuevas dimensiones; mientras que, por su
parte, una singularidad nunca es aislable, pero siempre
“se prolonga hasta la vecindad de otra”, segiin el princi-
pio de la primacia de los acoplamientos o de las relaciones.
Asi es como la multiplicidad se transforma “dividiéndo-
se”, en un cuerpo sin drganos que jamds equivale a un
“cuerpo propio” (por el contrario, ese concepto supone la
detencion del juego primario de las mdquinas deseantes, ¥
la distribucion “sedentaria” de un organismo).

##% Otra dificultad aguarda al lector: el aparente equi-
voco ligado con la consideracion de dos niveles de
preindividualidad, en algunos pasajes de Mil mesetas. La




70 Francois ZOURABICHVIY

misma palabra “multiplicidad” parece designar a veces ung
“complicacion” de dimensiones intensivas (o singularida-
des), otras una “masa” o un “motin” extensivo de elemen-
tos llamados abstractos. En realidad, ambos aspectos se
comjugan: su distincidn, ajena a Bergson, se funda en una
interpretacién original de la teoria spinoziana del cuerpo
(MF, 310-318). A ejemplo de la disyuncién inclusiva, el se-
gundo aspecto permite hacer justicia a un material clinico
desfigurado por el psicoanalisis (MP, meseta 2 in extenso:
caso de “el hombre de los lobos™). Sus dimensiones no
dejan de conservar la primacia (MF, 299, 305), porque s6lo
en funcion de ellas la masa o el motin no se confunde ya
con un conglemerado de individuos ya formados, con una
multiplicidad de tipo actual-extensivo. Ese momento clave
de Mil mesetas es aquel en que los fendmenos de “deve-
nir-animal” adquieren toda su importancia: aqui se opera
la transicién hacia lo “molecular”, definido como régimen
donde vnidades cualesquiera sélo adquieren determina-
¢idn agrupadas en masas segiin relaciones de velocidad y
de lentitud. Como lo testimonian diversamente el arte y el
“delirio” psicético, lo intensivo se abre un camino paradé-
Jico en larepresentacién. A partir de entonces es importan-
te que la filosofia, en virtud de la relacién fntima que anuda
¢l concepto con el espacio, asuma por su cuenta esa rever-
sidn de lo intensivo en lo extensivo: aqui se afirma la soli-
daridad estrecha de 1o “molecular” y de la distribucién

ndmada en la determinacion del “espacio liso™ (MP, 473). .

Plano de inmanencia (y caos)

* “A este plano, que no conoce mis que las longitudes y
1as latitudes, las velocidades y las ecceidades, lo llamamos
plano de consistencia o de composicidén (por oposicién al
plano de organizacién y de desarrollo). Necesariamente es

71

n plano de inmanencia y de univocidad. Por lo tanto, 1o
{lamamos plano de Naturaleza, aunque la naturaleza no ten-
ga nada que ver con esto, ya que este plano no hace nin-
guna diferencia entre lo natural y lo artificial. Por mucho
.que crezca en dimensiones, nunca tiene una dimensidn
‘suplementaria a lo que ocurre sobre €l. Por eso mismo es
‘patural e inmanente.” (MP, 326) “El plano de inmanencia
‘1o €8 un concepto pensado ni pensable, sino la imagen del
‘pensamiento, la imagen que el pensamiento se da de lo que
“significa pensar, hacer uso del pensamiento, orientarse en
el pensamiento...” (QPh, 40) “El plano de inmanencia es
‘como un corte del caos, y actdia como un tamiz. Lo que
‘caracteriza al caos, en efecto, no es tanto la ausencia de
eterminaciones como la velocidad infinita con que ellas
s¢ bosquejan y se desvanecen: no es un movimiento de
wna a otra sino, por el contrario, la imposibilidad de una
relacién entre dos determinaciones, puesto que una no
parece sin que la otra ya haya desaparecido, y porque
una aparece como desfalleciente cuando la otra desapare-
‘¢e como bosquejo. El caos no es un estado inerte, no es
tina mezcla al azar. B caos caotiza, y deshace en el infinito
toda consistencia. El problema de la filosoffa es adquirir
‘ilha consistencia, sin perder el infinito en el que el pensa-
miento se sume (al respecto, el caos tiene una existencia
“tan mental como fisica).” (QPh, 44-45) “La inmanencia no
se refiere a un Algo como unidad superior de toda cosa, ni
_'a un Sujeto como acto que opera la sintesis de las cosas:
se puede hablar de un plano de inmanencia precisamente
nando la inmanencia ya no es inmanente a otro fuera de
si. Asi como el campo trascendental no se define por la
conciencia, el plano de inmanencia tampoco se define por
un Sujeto o un Objeto capaces de contenerlo.” (La inma-
nencia: Una vida...)

. **Lo que estd primero, en cierto modo, es el caos (QPh,

‘todo tipo, afectivas, intelectuales, cuyo dnico cardcter

‘189 y sigs.): una afluencia incesante de puntualidades de™




72 FRrANCOIS ZOURABICHVILY

comtn es ser aleatorias y no ligadas. Y como lo observa-
ba Hume, el reino de la pura suerte casi no puede tener
otro efecto sobre el espiritu que la indiferencia (“El fon-
do del espiritu es delirio, 0, lo que equivale a lo mismo en
otros puntos de vista, azar, indiferencia”, ES, 4). En con-
secuencia, toda vida estd primero sumergida por “datos”
de todo tipo.

Uno querrfa incluso afiadir: hoy como nunca —si es cier-
to que los medios invitan cotidianamente a cada uno de
nosotros a interesarse en datos cada vez mds cuantiosos y
dispares, y a registrarlos con miras a la accién que podrian
orientar, teniendo en cuenta que moverse adecuadamente
en un mundo que se ha vuelto muy complejo implica estar
informado. Deleuze analiza este régimen de la informacion
o de la consigna sobre todo a partir del cine de accién:
teniendo en cuenta una situacién determinada, el persona-
je comienza por impregnarse de los datos que la constitu-
yen para descubrir la reaccion apropiada y lograr asf modifi-

carla (1M, cap. 9; vy MF, 95 y sigs.). Por tanto, lo presupuesto

de la informacidn es la vida como perpetua activacién de
esquemas sensorio-motores: los datos son ﬁti'ies, uste-
des los seleccionardn y los “tratardn™ segin su interés
vital o su uso; literalmente, la informacién es Ia ocurren-
cia organizada, la forma de usc que hace de ella en el
-sentido estricto un “dato” cuando estd tomado en tal
esquema y es reconocido de antemano como ttil, aunque
no se sepa para qué. .

Pero como esta molesta profusién de utilidades putati-
vas tiene en si algo de cémicamente cadtico, es posible
pensar que no opone mAas que una pantalla irrisoria —a su
vez contaminada por lo que pretende conjurar— a lo que
Deleuze llama la quiebra de los “estereotipos”, la ruptura
de esos codigos o de esos esquemas sensorio-motores
que al mismo tiempo garantizaban el lazo orgédnico entre el
hombre v el mundo. La edad moderna se define por una
“decodificacién generalizada” inherente a las sociedades

EL VOCABULARIO DE DELEUZE. 73

capitalistas, segiin El anti-Edipo; mediante un relajamien-
to, hasta un desfallecimiento del dominio que ejercfan so-
bre nosotros las formas estereotipadas de comprension y
de vida, de “tratamiento de los datos y de accidn, tras la
Segunda Guerra Mundial, segiin La imagen-tiempo. Este
hecho, no psicolégico sino de civilizacién, deja sin defen-
sa frente a la comiin desmesura de la afluencia de datos a
la que estamos entregados, y el hombre moderno se ve
como tomado de vértigo —fascinacidn o ndusea.

Por aproximacion, tal es el caos en el sentido en que lo
concibe Deleuze, asf como el “hecho moderno”, revelador
de una situacién de derecho. Porque jamds se habia im-
puesto con tanta evidencia y necesidad la exigencia de
otra relacion con el caos que aquella que consiste en pro-
tegerse de €l mediante cddigos, esquemas estereotipados.
Por io tanto, es al mismo tiempo como ef pensamiento re-
clama, ante el aspecto nuevo y sin embargo inasignable de
los datos, la revelacion de lazos especificos que nos digan
en qué mundo entramos, y, ante el derrumbe de los viejos
esquemas interpretativos o informantes, una nueva forma
de lazo o de desciframiento, distinta de la totalizacidn
interpretativa trascendente que lleva a reconocer siempre
ya lo que ocurre, en vez de procurar los medios de seguir
su devenir (la respuesta estd en una definicion de 1a clini-
ca como evaluacion de un devenir, deslizamiento de una
organizacion de signos a otra sobre una “superficie” —
primer bosquejo del plano de inmanencia— que es precisa-
mente la del sentido, LS, 102; los dos tomos de Capitalis-
mo y esquizofrenia estdn consagrados a esta empresa,
elaborando el plano de inmanencia sobre el cual puede
luego evaluarse el deslizamiento de un régimen social de
“codificacidn” a unrégimen de “axiomatizacién”; o, segiin
una evaluacidén mas reciente, el deslizamiento de las “so-
ciedades de disciplina” definidas por Foucault a las “so-
ciedades de control” definidas por el mismo Deleuze, P,
240-247). Y de pronto, casi no “reaccionamos” ya a los




74 FrANCOIS ZOURABICHVILY

datos, ya no tenemos fe en los encadenamientos de la cos-
tumbre o de la tradicidn que, en las puntualidades aleatorias
de la vida individual y colectiva, nos harfan reconocer da-
tos prolongables en accidn, y que mantenemos a falta de
algo mejor, en una forma relajada; volvemos a una suerte
de indiferencia, cuya renegacién, cada dia mis penosa, es
mantenida por los restos de viejos esquemas. Aungue pre-
sentimos que hay algo importante a extraer del caos, pero
nos repugnan las formas consuetudinarias de su asigna-
cién, v adivinamos gue las condiciones de un discerni-
miento inmanente no estdn ellas mismas dadas sino que
dependen de un acto especial. En suma, carecemos de un
plano que recortaria el caos, de condiciones que nos per-
mitirfan ligar esos datos y encontrarles un sentido, en el
modo de una problemética mas que de una interpretacion.
Pensar comienza por la efectuacion de tal corte o la instan-
racién de tal plano. El plano de inmanencia es la condicién
en la cual tiene lugar un sentido, siendo el mismo caos ese
no-sentido que habita el propio fondo de nuestra vida. Sin
embargo, el plano es algo muy distinto que un esquema de
interpretacién, que tiene que ver con las formas de pensa-
miento estereotipadas, con los lugares comunes cuyo caos
recuperamos, en vez de enfrentarlo: el plano no es subya-
cente a lo dado, como una estructura que lo haria inteligi-
ble a partir de una “dimension suplementaria” a las que
implica.

;De qué naturaleza es el plano? Por fuerza presenta
dos caras, cada una de las cuales es el espejo de la otra:
plano de pensamiento, plano de naturaleza, porque “el
movimiento no es imagen del pensamiento sin ser también
materia del ser” (OPh, 41). Desde el punto de vista “for-
mal”, como habria dicho Spinoza, el acto consiste en se-
leccionar algunas de las determinaciones cabticas —aque-
llas que mas arriba Hamabamos ocurrencias, puntualidades,
o datos por asi decir intratables— para “conservarlas” como
otros tantos “movimientos infinitos” plegados unos en

:: EL YOCABULARIO DE DELEUZE 75

- ptros, donde “infinitos” significa: abstraidos de todas las
. coordenadas espacio-temporales, reducidos a su puro sen-
tido expresable por el infinitive verbal. Las determinacio-
nes consideradas son las que el pensamiento identifica
como las que le pertenecen en derecho: asi se hace una
divisién del hecho y el derecho —divisidn singular y
reacondicionable, no originaria; volveremos sobre esto més
abajo— que libera una imagen del pensamiento, cuyo
* correlalo es uno o varios personajes concepiuales que efec-
tdan sus movinientos constitutivos. Estos personajes no
. se confunden ni con el autor ni con los interlocutores fic-
ticios a quienes puede ocurrir que haga dialogar, aunque
en ocasiones estos los encarnen: ellos mismos tomados
sobre el caos (Juez, Investigador, Idiota, Tartamudo, etc.),
son otras tantas posturas que el pensador adopta mien-
tras piensa, ¥ que a través de €l se convierten en meras
determinaciones de pensamiento. El conjunto plano-per-
sonaje define el o los problemas que se plantea un pensa-
~dor a través de esa tentativa de resolucidén que es la crea-
cidn de conceptos (QPh, cap. 3).

- Lo cual implica hasta qué punto la insuicidn tiene un
papel en filosofia, por lo menos “si se considera Ia intui-
“¢ién como la envoltura de movimientos infinitos de pensa-
‘miento que recorren incesantemente un plano de inmanen-
cia” (QPh, 42), no como el acceso a realidades superiores,
a esencias independientes del pensamiento. Es en este
sentido, y solamente en éste, como el pensador tiene vi-
“siones, que se confunden con el devenir-filosofico de al-
gunas determinaciones del mundo, con el gesto de orien-
--tar el pensamiento sin referencia, de inventar su propio
sistema de orientacién (QPh, 40; P. 202): “no estdn afuera
del lenguaje, son su afuera” (CC, 16). Es también en este
sentido como los conceptos. de la filosofia, que sélo reci-
ben su sentido del problema con el que se vinculan, estin
‘sometidos a una parte de comprensién no-conceptual, la
que involucra tanto al no-filésofo —porgue permite com-




76 Francois ZOURABICHVILT

prender en qué la filosofia se dirige a é1 en derecho- como
al filésofo, que harfa mal en desterrar de su trabajo Ia parte
de si mismo que no filosofa. Obsérvese que Deleuze llama
Raz6n a ese momento puramente intuitivo del plano (QPh,
74). No sélo por ocurrencia o provocacion, sino para sefia-
lar que no es posible concebir una razén dnica originaria;
s1 existe razon, depende plenamente de una instauracidn,
o mds bien de actos miiltiples de instauracién, llamados
“procesos de racionalizacién™ (PV, 7-9 y 15). Perpetuamen-
te bifurcante, no existe fuera de racionalidades distintas,
cada una de las cuales remite a un acto de fundacién forzo-
samente irracional, pero que no por ello deja de testimo-
niar acerca de una necesidad de otro orden: el pensamien-
to que cree poseerse él mismo o que proyecta ese ideal en
un porvenir indefinido no puede més que remitirse 2 la
trascendencia, a creencias que superan lo dado y que se
sustraen a la misma prueba del pensar (véase A(E, 447, 455
¢ ID, 365-366: “Larazén es siempre una regién cortada en
loirracional...”). Poriiltimo, la intuicién va de 1a mano con
un gusto en la adaptacién de los conceptos creados en el
planc que los requiere. La consecuencia tltima del con-
cepto de plano de inmanencia se la puede adivinar, y es
que no hay verdad sino creada (QPHh, 31-32; 55, IT, 191).
De manera que, una vez mds, el criterio de verdad, que sélo
interviene en la relacién del plano con el concepto, del
problema con su solucidn, se subordina al de lo interesan-
te, de lo importante, de lo notable (DR, 245; OPHh, 80 — lo
que Deleuze llamaba antes “llevar la prueba de lo verdade-
roy lo falso a los mismos problemas” (B, 3; DR, 198-213).
No debe confundirse entonces la critica y la subordina-
cién delenzianas del concepto de verdad con una supues-
ta indiferencia de Deleuze a la cuestitn de la verdad (véase
IT, caps. 5-6).

Pero ;por qué hay planos, més que un solo y dnico pla-
no que podria llamarse EL plano, y que muy escasos pen-
sadores parecen haber encarado (Spinoza y fugitivamente

E1. vOCABULARIO DE DELEUZE 77

Bergson — véase QPh, 49-50)7 La respuesta puede

‘esquematizarse asi: 1) si el conjunto de los datos o las

determipaciones es un caos es porque llevan en si imdge-
nes del pensamiento rivales, de tal modo que el pensador
que los retuviera a todos se derrumbaria y su plano no se
distinguiria ya del caos; 2) pero a la inversa, toda selec-
¢ién, por su coherencia misma y su reposo relativo, corre
el riesgo de desembocar en que el pensador identifica su
plano con un plane dnico y universal que remplazaria en-
tonces el caos, y volveria a entronizar la trascendencia,
devaluando por eso mismo sus propios conceptos en opi-
niones (véase la oposicidn distribucidén ndémada-distribu-

“¢idn sedentaria); 3) el pensador s6lo conjura ese retorno

de la trascendencia y la opinidn si traza su plano de mane-

‘ra de envolver tanto como pueda EL plano de inmanencia,
o sea, lo impensable que volveria a conducir al caos al
- pensamiento que se identificaria con €l pero cuya afirma-
‘ci6n no es menos necesaria para evitar la otra identifica-
“¢i6n, la de lo creado vy lo originario; 4) por tanto, debe

retener como determinaciones de derecho del pensamien-

‘to aquellas que lo afectan con movimientos infinitos que
‘expresan la avanzada por perpetuo nuevo comienzo y bi-

furcacidn, o la insistencia de otro pensador en el pensador

“(tartamudeo, glosolalia, bisqueda como un perro por sal-
: tos desordenados, etc.} (sobre todo esto, véase QPh, 51,

55, 59, 67, etcétera).

Este concepto ;es el primero en el “orden de las razo-
nes”? En apariencia, la pregunta puede formularse porque,
siendo un concepto de las condiciones de 1a experiencia,
el plano de inmanencia no deja de aparecer precedido por
el caos. Aclaremos un equivoco: no puede haber experien-
cia del caos, porque ésta se confundirfa con el derrumbe
del pensamiento, que se dejarfa atrapar por €l sin encon-
trar algunos esquemas que pueda oponerle, ni tener la in-
tuicidn de un plano que vendria a recortarlo y le permitiria
adquirir consistencia en un coadro clinico. Por eso ias




78 Francois ZOURABICHVILT

puntualidades de las que partiamos no estdn plenamente
“dadas™ sino en la condicidn de esquemas que las ponen
en claro. $6lo que esas condiciones resultan demasiado
amplias, teniendo en cuenta io que condicionan: sélo “dan”
cualquier cosa en la forma de lo reconocido, de lo ya-co-
nocido; ya no permiten hablar de experiencia de otro modo
que en un sentido trillado. La experiencia “real” comienza
con el corte o la instauracidn de un plano. A partir de en-
tonces, el caos es mas bien pensado que dado: es virfual,
Unicamente el plano de inmanencia nos entrega un dado
puro, inmediato, del cual el caos sdlo ofrecia el bosquejo y
el desfallecimiento. Y por virtual no debemos entender un
estado que se opondria a lo real, o que, como lo posible,
tendria que realizarse: a lo virtual corresponde la actualiza-
cién (y el movimiento inverso de cristalizacién). Mas atin,
si la experiencia real envuelve o implica el caos, es lo real
bien comprendido lo que deja de confundirse con una pura
actualidad e implica una parte de virtualidad (B, 99 y sigs.;
DR, 269 y sigs.). Por eso devenir, crear, pensar, siempre
implica un dinamismo inverso al de la actualizacion: la cris-
talizacion (D, 184-185).

*#% Eee dado puro es la otra vertiente del plano de inma-
nencia: una imagen del pensamienio no surge sin que al
mismo tiempo sean propuestas las condiciones en las cua-
les hay algo; una nueva forma de pensamiento es una nueva
manera de encarar la experiencia, o de pensar o que hay. En
consecuencia, podria describirse la historia discontinua de
lo dado en filosofia, pero sin embargo sin que el pensamien-
to alcance la inmanencia de un dado inmediato, siquiera con
Husserl. Segiin Deleuze, sélo dos fildsofos produjeron el
cuadro, enunciaron la 1égica de ese dado puro: Spinoza en
la Etica, v Bergson en el primer capitulo de Materia y me-
moria {(quiz4 debemos agregar: Delenze y Guattari en el ma-
gistral comienzo de El anti-Edipo).

Pero jno decfamos que EL plano no era enunciable? ; Qué
significa entonces que Spinoza haya sabido “mostrar esta

‘FL VOCABULARIO DE DELEUZE 79

“ yez la posibilidad de lo imposible” (QPh, 59 ~por 1o menos,
-este tema indica que es instaurando EL plano como se
:realiza la conversién inmanentista, creer en la tierra, como
decia Nietzsche, creer en este mundo, como por su parte lo
-dice Delenze)? Que habiendo recortado el caos sin impo-
.ner el menor recorte a priori a sus determinaciones,
habiéndolas relacionado sin enmarcarlas en formas pre-
. concebidas, sustraidas a la experiencia, ¢l produjo un
pIano de experiencia que implica su propia redistribucién
potencial al infinito. En efecto, Spinoza no se otorga més
¢ue el movimiento. Dado un campo de particulas materia-
les indeterminadas, la percepcidén no se recorta sino en
funcién de su distribucién variable en compuestos distin-
tos, definidos por determinadas relaciones de reposo y de
movimiento, de velocidad y lentitud, pero siempre expues-
tos a encuentros, a migraciones de sub-compuestos, a
composiciones de composiciones o incluso a descompo-
iciones (“longitudes™); por su parte, la afectividad se di-
ferencia, se enriquece, se reacondiciona segiin los
‘devenires que corresponden a esos encuentros mis o me-
nos felices (aumentos-disminuciones de una potencia de
‘actuar andnima y distribuida en el plano, o “latitudes™).
Fuera del movimiento, inico que lo constituye, obsérvese
la indole acentrada de ese plano: esos dos trazos son co-
munes a la descripcidn del plano de inmanencia extraida
- de Spinoza (SPP, cap. 6; MP, 310-314), y a aquella que
Deleuze sacard posteriormente de Bergson (IM, cap. 4).
No de otro modo casi puede comprenderse el hecho de
que el concepto de ecceidad, que propone un modo de
individuacién inmanente distinto de las formas individua-
les orgénicas que recortan @ priori el campo empirico, se
encadene a la exposicién espinoziana (MP, 318 y sigs.).
La-bestia-caza-a-las-cinco, un-caballo-se-cae-en-la-calle:
estas composiciones donde los seres no se desprenden
ya del decorado ni de Ia atmésfera sino que se componen
de inmediato, originariamente con ellos, corresponden ya




80 FRANCOIS ZOURABICHVIL]

casi al concepto de imagen-movimiento. Como dice Delenze,
lector de Proust, no queremos a algnien separadamente de
los paisajes, Ias horas, las circunstancias de toda naturaleza
que €l envuelve. Porque asi es como somos afectados, o
que el afecto nos aparta de las cantinelas de las afecciones
usuales, el percepto de las expectativas y las divisiones
esponténeas de la percepcidn ordinaria: al alcanzar el plano
de inmanencia donde no todo transige siempre con todo —
puesto que también contiene la muerte como descomposi-
ci6én o absorcidn-— sino que comunica con todo en un mismo
plano llamado todavia de urivocidad, independientemente
de las asignaciones de forma, de especie, o de Srgano (asf
es como un caballo de tiro, desde el punto de vista de lo
dado puro o de la experiencia real, estd mds cerca del buey
que del caballo de carrera: SPF, 167). En ese plano el en-
cuentro, la experimentacion, siempre son posibles, y no tro-

piezan con ninguna barrera; que sea feliz es otra cuestion..

Por eso el personaje conceptual que obsesiona al spinozismo
es el nifio (MP, 313; QFh, 70).

Pero prosigamos la analogia, para percibir claramente
hasta qué punto los dos abordajes convergen hacia el mis-
mo concepto, al tiempo que colocan de diferente manera
sus acentos, Y remitdmonos al primer capitulo de Materia
¥ memoria: 1o puro dado (indistincién de la imagen, del
movimiento y de la materia) precede la conciencia que ten-
go de mi mismo y de ser ese Yo que abre absolutamente el
campo de percepcidn, que se sabe ubicado en un punto
del espacio, pero que, no estando &l mismo en su campo, lo
desplaza con él. El error serfa confundir campo de percep-
cion y plano de inmanencia: si es cierto que hay algo antes
que toda asignacién de un sujeto que apunta a un objeto,
el plano donde se extiende lo dado no se abre de ningin
punto en particuiar, y no tiene sentido pretender que varia
segin el punto de vista. Estd ah{ inmediatamente,
acentrado, por asi decirlo fijo aunque estibado a nada, como
las imdgenes de cine que desfilan sobre una pantalla im-

81

EL VOCABULARIO DE DELEUZE
——

rturbable, aunque propongan al espectador‘perspecti—

vas cambiantes. Si hay un sujeto, éste se constituye en 1o

“4ado, segtin el problema que planteaba Deleuze dcsde} su

ﬁrimﬁl' libro, Empirismo y subjetividad, en 19_53; y ahi se

- éonstituye en cada uno de sus puntos. A partir de cnton:

ces. decir del sujeto que percibe y experimenta que estd

“an adyacencia”, no es cercenarlo de lo dado reintro-

duciendo in extremis el Ego trascendental, sino por el con-

trario hacerlo circular por todos los puntos del p!ano COmo

por Otros tantos casos de si mismo, para concluirlo ’de esa
serie de devenires (el Cogito deleuziano serfa algo asi como
an: “siento que me vuelvo otro, luego yo era, luego jeso
era yo!” —véase LS, 360 y A(E, 22-29). Si volvemos a la
descripcidn spinoziana, ahora comprendemos que pueda
tratarse de un “plano fijo” (D, 113; MP, 311) y de “estados
intensivos de una fuerza anénima” (SPP, 171). En efecto,
10 se necesita ninguna fusién o empatia especlia} para que
cada uno de los puntos de ese plano de experiencia pura,
ue no es abierto por ningin sujeto constituido, corres-
ponda un afecto: por ejemplo la distancia que separa el
caballo de carrera del caballo de tiro, desde el punto de
‘vista inmanente de lo que pueden, de los dinamismos o los
ritmos de que son capaces; por el contrario, la proximidad
‘del caballo de tiro y del buey —todos objetos inmediatos
‘de un percepto y de un afecto en el plano de inmanencia.
Por dltimo, si preguntamos en qué sentido ese plano
‘de Naturaleza o de univocidad puede valer también para
‘EL plano de inmanencia de todo pensamiento, por r?o.nsi-
‘guiente en qué sentido Spinoza muestra “la 9931b111dad :
“de lo imposible”, comprendemos que mas alla mclqso de
la “imagen dogmatica del pensamiento” al que su filoso-
“ffa parece adherir exteriormente (afinidad natural del pen-
samiento vy de lo verdadero, modelo de una verdad pre-
‘existente al acto de pensar ~véase DR, cap. 1II), su plano
‘establece Ja imagen paraddjica de un pensamiento sin
imagen, de un pensamiento que no sabe de antemano lo




82 Francors ZouraBICHVI

que significa pensar y que no puede mis que volver ince.-
santemente al acto que lo engendra (corte del caos). §;
puede decirse que Spinoza mostré EL plano, es en la med;.
da en que el pensamiento se refleja en ese “espacio lisp»
ocupado fdnicamente por movimientos designales,
componibles o no, recomponibles siempre de otra manera,
y los vive como otros tantos dramas de si mismo, de ensa.
yos o de alucinaciones de lo que puede significar pensar.
Concluyamos con algunas referencias. El concepto de
plano de inmanencia remplaza el “campo trascendental”
surgido de las filosoffas de Kant y de Husserl (sobre estos
dos autores, véanse LS, series 14*-17° y QPh, 48-49).
“Plano™ y no ya “campo”: porque no es para un su-
Jeto supuestamente fuera de campo, o en el limite de un
campo que se abre a partir de &l en el modelo de un
campo de percepcidn (véase el Ego trascendental de 1g
fenomenologia —por el contrario el sujeto se constituye
en lo dado, o mds exactamente en el plano); y también
porque todo lo que viene a ocuparlo no crece o no se
conecta sino lateralmente, sobre los bordes, y alli todo
no son mas que resbalones, desplazamientos, clinamen

(L5, 15-16,311-312), y hasta “clinica”, no s6lo en el sen-

tido definido mds arriba de “deslizamiento de una orga-
nizacién a otra”, sino en el de “formacién de una desor-
ganizacion, progresiva y creadora” (lo que remite a la
definicion deleuziana de la perversicn —véase “Linea de
fuga™). Los movimientos en el plano se oponen a la ver:
ticalidad de una fundacidn o a la rectilinealidad de un
progreso {(es en Ldgica del sentido donde el campo tras-
cendental comienza a ser pensado como un plano, aun-

que la palabra no sea pronunciada: LS, 133; y la triada -
profundidad-superficie-altura —vale decir, mezclas de -

cuerpos en interaccién y compenetracién, acontecimien-
tos, formas-- serd vuelta a jugar o repetida de diferente

manera en caos-plano-trascendencia u opinién en ; Qué |

es la filosofia 7).

83

VOCABULARIO DE DELEUZE
—"-—-—-—_

“De inmanencia” y no ya “trascendenial”: porque el
‘plano no precede a lo que viene a poblarlo o Henar]o‘, 3ino
1e se construye y se reacondiciona en la experiencia, de-
.tél manera que no tiene ya sentido hablar de formas a priori
‘de 1a experiencia, de una experiencia en general, para to-
.dOS los lugares y todos los tiempos (asi como tampo'co
p‘uede uno contentarse con el concepto de un espacio-
ti'empo universal e invariable). En otros térmu?o_s, ta]e}s
condiciones no son “mds amplias de lo que condicionan”,
or es0 la filosofia critica asi radicalizada pretende enun-
iar los principios de una verdadera génesis, no de un sim-
ple condicionamiento externo indiferente a la naturalez_a
de lo que condiciona (los episterme o los “a priori histori-
s de Foucault dan una idea de esta exigencia, aunque
‘{os planos de pensamiento segdn Deleuze se refieran més
Jien a autores vy a obras). ‘

. No habré de verse una contradiccién en el hecho de
ué Deleuze no renuncie muy simplemente a un discurso
“de tipo “trascendental”: el concepto forzosamente general
-de las condiciones de la experiencia real (o sea, siempre
ingular, inseparable de una produccidn de novedgd) no
se confunde con supuestas condiciones de la expenencx_a
fi- general. Pero innegablemente hay gue resolver una di-
jcultad, hay que realizar una mutacién filoséfica, puesto
ue se trata de pensar el concepto de algo que jamds es
:dado de una vez ni para siempre, que tampoco se da pro-
gresivamente parte por parte, pero que se Fiiferegcia_ o se
redistribuye, y no existe sino en sus propias variaciones
(véase la oposicién del “una vez por todas” y del “por
todas las veces”. DR, 127-128, 152; LS, 76). Desde su pri-
mer articulo —“La concepcién de la diferencia en Bergson™—
n 1956, Deleuze aboga por un tipo nuevo de concepto,
uyo bosquejo encuentra en Nietzsche (Voluntad de po-
er) y en Bergson (Puracion, Memoria): un concepto que
bedece a la I6gica de la diferencia interna, o sea, cuyo
bjeto “no se divide sin cambiar de naturaleza” a cada




34 Francols ZOURABICHVIL]

momento de su divisién, pero difiere de s{ con cada afirma-
cién de sf (véase “Empirismo trascendental”). As{ s¢ ob-
tiene el concepto de condiciones de la experiencia que se
van diferenctando con la experiencia, sin por ello confun-
dirse con ella y alcanzar lo empirico por confusién del de-
recho y el hecho. Tal concepto no expresa ya nada de uni-
versal: de ahi que Deleuze hable a veces del plano de
inmanencia en general, otras del plano instaurado por tal o
cual filosofo. Realmente son las variaciones de un solo y
mismo plano, una vez que decimos que “un sole y mismo™
no expresa ya nada de permanente o de idéntico a si (Légi-
ca del sentido trabaja particularmente esta nocidn de *un
solo y mismo” en el sentido de 1o que no existe sino difi-
riendo consigo; la nocidén de “comitn” padece una suerte
paralela —véase “Univocidad del ser™).

Por dltimo, compruébese que el uso delevziano de Ia
palabra “inmanencia” no deriva de Husserl, aunque tam-
bién surfa en el marco de un cuestionamiento critico y no
metafisico: Deleuze extrae de Spinoza la herramienta de

una radicalizacién antifenomenolégica de la filosofia criti-
ca, por una operacién que no carece de analogia con el
post-kantismo, cuya importancia varias veces destaca. En

L]

efecto, la inmanencia se vuelve “pura™, o “para si” en vez
P

de esa inmanencia a la conciencia que Husserl convertia
en su criterio de método (y cuando Deleuze rehace la ope-

racién una segunda vez al interpretar el primer capitulo de

Materia y memoria, es pararemedar la famosa férmula de

la intencionalidad: toda conciencia es algo, y no concien-
cia de algo —véase IM, cap. 4). Convertir la l6gica de las

modas finitas de la substancia spinoziana en el enunciado :
de un plano de experiencia, jes extralimitar el derecho del -
intérprete? No, si tenemos en cuenta 1) las razones para
considerar que el concepto de substancia tdnica, en la 1* °
parte de la Erica, se obtiene bajo la exigencia de la inma- -

nencia y no la inversa, o sea, a partir de los “atributos”

que son la extensién y el pensamiento {por un lado no-

| 'VOCABULARIO DE DELEUZE 85
’-"—-—-_7

ienen afuera, por el otro no se distinguen ontoldgicamente,
5 siendo m4s que dos expresiones de una sola y misma
realidad); 2) laruptura de tono ocasionada por la insercion
sbrupta de la teorfa de los cuerpos en el curso deductivo
de la 2° parte (el pasaje se encuenira después del escolio
de la prop. 13); v 3) el alcance expresamente ético de esta

orfa (véase TV, 39 y dem.). “Era necesario que el autor
diga efectivamente todo lo que yo le hacia decir” (F, 15):
pajo las apariencias de una broma, ipuede la historia de la
flosofia desear maxima mds rigurosa y mas profunda (sal-
vo que nos despidamos de la filosofia)?

Problema

* Por no ver que el sentido o el problema es extra-
roposicional, que difiere en naturaleza de toda proposi-
cién, se pierde lo esencial, la génesis del acto de pensar, el
50 de las facultades.” (DR, 204) “Todo concepto remite a
‘un problema, a problemas sin los cuales no tendrfa senti-
do, v que a su vez no pueden ser deslindados o compren-
didos sino en la medida de su solucién.” (QPh, 22) “Nos
hacen creer a la vez que los problemas ya vienen prepara-
os, y que desaparecen con las respuestas o la solucion:
n ese doble aspecto no pueden ser ya sino fantasmas.
‘Nos hacen creer que la actividad de pensar, y también lo
verdadero y lo falso respecto de esta actividad, sélo co-
mienzan con la biisqueda de las soluciones, no conciernen
més que las soluciones.” (DR, 205) “La verdadera libertad
‘estd en un poder de decisidn, de constitucién de los mis-
mos problemas.” (B, 4)

** No debe desdefiarse la importancia del concepto de
roblema en Deleuze, asf como la precisién que le confiere,
_siguiendo y mds alld de Bergson. Es usual, por lo menos
“én Francia, que los profesores de filosoffa exijan ante todo




86 Francois ZouRaBICHYY 1

de sus alumnos una “problemadtica™; no obstante, es raro
que se ejerciten en definir su naturaleza, de tal modo que 15
cosa se rodea de un aura de misterio inicidtico que no deja
de producir sus efectos normales de intimidacién. Toda iz
pedagogia de Deleuze residia en esa insistencia
metodolégica y deontolégica sobre el papel de los proble-
mas (para convencerse de esto basta con consultar sobre
todo los registros o transcripciones de sus cursos, nuy
ampliamente disponibles hoy en difa, véanse referenciag
bibliogrdficas): un enunciado, un concepto sélo tienen
sentido en funcién del problema al que se refieren. E]
problema filoséfico. que debe ser enunciablie, no se con-
funde con la dramaturgia ordinaria de la disertacién, esa
puesta en contradiccidn sobre un mismo tema de tesis a
primera vista tan procedentes una como la otra (porque lo
que se llama problema no es entonces mis que el calco
artificial de las respuestas a una pregunta caida del cielo).
¢ Cuil es ese sentido que el problema confiere a la enuncia-
cion conceptual? No se trata de la significacidn inmediata
de las proposiciones: éstas s6lo se refieren a datos (o es-
tados de cosas), que precisamente ellos mismos carecen
de la orientacidn, el principio de discriminacion, 1a proble-
madtica que les permitiria relacionarse, vale decir, producir
un sentido. Los problemas son actos que abren un hori-
zonte de sentido, y que sustentan la creacién de los con-
ceptos: un nuevo aspecto del cuestionamiento, que abre

una perspectiva inhabitual sobre el mas familiar o que con-*

fiere interés a datos hasta entonces considerados insigni-
ficantes. Por cierto, cada uno se muestra mas o menos dis-
puesto a reconocer ese hecho; pero una cosa es admitirlo,
¥ otra extraer sus consecuencias tedricas. Si el
cuestionamiento es la expresién del problema, su cara di-
rectamente enunciable (aunque las preguntas en ocasio-
nes permanezcan implicitas en filosofia), no por ello dejan
de derivar por lo menos dos constituyentes igualmente
enunciables, y cuya enunciacién incumbe al fildsofo “re-

OCABULARIO DE DELEUZE 87

tratista”, o “historiador” en el sentido de la hi’stori_a natu-
fal: taxonomista o clinico, experto en la localizacion y la
diferenciacion de los regimenes de signos (£, 67, 186; QPi.z,
55): por un lado, una nueva imagen del pensamie-nn?, Fleﬁ—
pida por la seleccién de ciertos “movimientos mfl‘mms”
(nuevo corte en el caos, nuevo plano de pensamlent/o);
por el otro, los personajes conceptuales que lo efectian
‘(QPh, caps. 2-3 y particularmente pégs. 54, 72, 78-80).

. Primera consecuencia: el horizonte del sentido no es
ﬁniversal {véase “Plano de inmanencia”, “Univocidad del
ser’”). Segunda consecuencia, o vertiente deontolégica:
discutir en filosofia, vale decir, oponer a un autor objecio-
nes que forzosamente no se entienden sino desde el punto
< de vista de otro problema y en otro plano, es perfectamen-
“te vano, no es més que la parte frivola o reivindicativa de
a actividad intelectual. No porque el intercambio deba
proscribirse ni porque el pensamiento sea autarquico —en
Deleuze hay todo un tema de la “soledad poblada”--, pero
¢l didlogo sélo tiene interés en el modo de la colaboracién
fesconcertante, del tipo Deleuze y Guattari, o bien en el
modo de la libre conversacién, cuyas elipses,
discontinuidades y otras acumulaciones pueden inspirar
“alfilésofo: D, primera parte; @Ph, 32-33, 132-133, 137-139).
Tercera y tiltima consecuencia: la argumentacién, si es ple-
namente exigible del filésofo, permanece subordinada al
acto fundamental de plantear un problema.

. ®#% Fgte acto de posicidn es Ia parte irreductiblemente
s intuitiva de la filosofia, lo que no significa arbitraria, ni
‘desprovista de rigor: simplemente, la necesidad responde
‘g otros criterios que el del racionalismo, es decir, de un
pensamiento que se poseeria a si mismo; y el rigor, a otras
virtudes que las de la inferencia vélida. Una vez mds, esta
- tltima debe ser el objeto de una preocupacién secundaria,
o sea: subordinada y no facultativa. Si fuera facultativa se
comprenderia mal Ia indole demostrativa de la enunciacién
-deleuziana, inclusiva en sus aspectos alusivo y digresivo,




88 FRrANCOIS ZOURABICHVIT {
T — L

i YOCABULARIO DE DELEUZE . 39
f

ya sea en la forma polifénica, abigarrada y discontinua de
Capitalismo y esquizofrenia, o bien cuando adopta ug -
aspecto contrastado y eliptico, como en los textos tensog
de los 1iltimos afios (sobre lo alusivo y lo digresivo comg
caracteres positivos de la enunciacién filoséfica, véage
(Ph, 28y 150-151). Pero si la validez del razonamiento fye.
ra el primer criterio, es la filosoffa en su totalidad la que ge
verfa atrapada en la trampa de las contradicciones aparen.
tes, vale decir, paradojas insostenibles por no percibir gy
sentido ni su necesidad. En consecuencia, la filosofia eg 3
gusto del consumidor, porque lo mismo da, irracional o
fundadora de racionalidades heterogéneas. Irracional; 1a
palabra no puede dar miedo, o justificar amalgamas lasti-
mosas, sino desde el punto de vista de una nostalgia de]
racionalismo, vale decir, de un pensamiento que no habrig
recorrido el circulo del fundamento y no se hubiese con:
vencido de no sostener su necesidad sino desde afuera,
vale decir, de un encuentro con lo que obliga a pensar (PS;:
25, 118; DR, 182). El criterio de un encuentro semejante es
que el pensamiento se vea obligado a pensar lo que sif
embargo no puede pensar todavia, al no tener un esquerna’
ya listo para reconocerlo, al no disponer de Ia forma que |
permitiria a priori plantearlo como un objeto. Al respecto
la filosofia resulta inseparable, no sélo de una creencia
propiamente inmanente, sino de una parte de comprension’
no-conceptual, que también es el sesgo preciso por el cual
la filosoffa puede pretender dirigirse a todo el mundo (en:
vez de contentarse-con una pretension general y vaga
que “todo el mundo” le devuelve ceando a cambio preten
de juzgarla segin sus criterios). Y sin dudas, la filosoff
bien puede darse esa forma universal del objeto posible
entonces se cubtird con lo que se presenta como una vesti
menta demasiado amplia, que borrard su singularidad en vez,
de enfrentarla. Por eso el pensamiento que piensa su propi
acto al mismo tiempo piensa las condiciones de la “expe
rienciareal”, por rara que sea; vale decir, las condiciones de.

una mutacién de la condicion a la medida de lo que debe
coﬂdlcmnar, de modo tal que no haya una forma universal
‘el objeto posible sino singularidades irreductibles, frac-
turas de no-reconocible a las que cada vez responde, al
‘torrer de'una “experimentacién vacilante™ (OPh, 44), una
‘redistribucion original de los rasgos que definen lo que
ignifica pensar, y por eso mismo una nueva posicién de
problema. La posicién de problema es injustificable me-
‘diante argumentos: los argumentos son indispensables,
pero l6gicamente interiores a la problemadtica. Mds atin, si
sirven para desplegar su coherencia, para trazar los cami-
os en el concepto o de un concepto a otro, seria ilusorio
gpararlos del acto de plantear el problema: ocurre que la
nsistencia que garantizan sdlo negativamente proviene
e las reglas de validez 16gica que respetan, asi como la
yosibilidad iégica sélo condiciona por defecta lo que su-
ede. Es evidente que si uno se contradice no habla: no
hay mucho interés en responderle. En cambio, las condi-
jones de verdad de una proposicidn, la validez de un ra-
onamiento, en otros términos su indole informativa, en
1odo alguno garantizan que tengan sentido o interés, vale
decir, que se refieran a un problema. Lo cual implica que el
p:il_'nto de vista de la 1égica no preserva de la necedad, de
indiferencia cadtica de las expresiones vilidas que
cotidianamente solicitan el espiritu con el nombre de “in-
ormaciones”: la filosofia no puede contentarse con el cri-
erio de consistencia de los 16gicos (sobre la cuestién de
2 necedad como negativo del pensamiento mis esencial
‘que el error, véanse NPh, 118 y sigs.; DR, 192 y sigs., 207,
53; F, 177). Positivamente, pues, la consistencia se defini-
d por la inseparabilidad de componentes conceptuales de
aturaleza estrictamente de acontecimiento, que remiten al
o de posicién de problema cuyos considerandos des-
hega y que un punto de vista estrictamente formal es
wy impotente de fundar, fuera de que ni siquiera preten-
e hacerlo (OPh, 25, 133). En suma, no hay una verdadera




L VOCABULARIO DE DELEUZE 91

90 Francois 7, .
¢ OURABICHVIL

1a existencia (“logica extrema y sin racionalidad”). Se ex-
pone en dos triadas un poco diferentes. Primera triada: 1.
Tratar de alcanzar el territorio, para conjurar el caos; 2.
Trazar y habitar el territorio que filtra el caos; 3. Lanzarse
‘fuera del territorio o desterritorializarse hacia un cosmos
“que s€ distingue del caos (MP, 368 y 382-383; £, 200-201).
Segunda triada: 1. Buscar un territorio; 2. Partir o
“desterritorializarse; 3. Volver o reterritorializarse (QPh, 66).
"El desfasaje entre estas dos presentaciones radica en la
'bipolaridad de la relacion tierra-territorio, en las dos direc-
ciones —trascendente e inmanente— en las cuales la tierra
gjerce su funcidn desterritorializante. Porque la tierra vale
a1a vez como ese hogar Intimo hacia el cual se curva natu-
“talmente el territorio, pero que, tomado como tal, tiende a
‘rechazar a este tiltimo al infinito (asi es lo Natal, siempre
perdido: MP, 382, 401, 417 y sigs. ~piénsese aqui en el
“polo cataténico del cuerpo pleno que rechaza todo 6rga-
‘1o, en El anti-Edipo); y como ese espacio liso que presu-
pone y envuelve todo limite, y que constituye la apertura
en derecho, la irreductible desestabilizacién del territorio
mismo mds cerrado (QPh, 170-171 por ejemplo —obsérvese
aqui cierto flotamiento del enunciado “tierra desterri-
torializada”, porque ora ella lo estd en derecho, 2 manera
de “caosmos”, ora lo estd bajo el efecto de su relacién
con el cosmos, como en MP, 426). El ritornelo merece
dos veces sunombre; primero como trazado que vuelve
sobre si, se recupera, se repite; luego como circularidad
de los tres dinamismos (buscarse un territorio = tratar
de alcanzarlo). Asi, todo comienzo es ya un retorno, pero
éste siempre implica un desvio, una diferencia: la
territorializacion, correlato de la desterritorializacion,
nunca es un retorno a fo mismo. No hay llegada, nunca hay
“mds que un retorno, pero volver se piensa en una relacién
revés-derecho, recto-verso con partiz, y uno parte y vuel-
ve al mismo tiempo. A partir de entonces hay dos maneras
distintas de partir-volver, y de tornar infinito ese par: el

diferencia entre conceptualizar y argumentar: se trata de |
misma operacidn que especifica y resuelve un problems_
En filosofia no hay lugar para una problematica auténomg
de la argumentacion. El lector puede entonces comenzar 3.
comprender por qué Deleuze puede decir que “el concepto
no es discursivo™ (o que el filésofo “no encadena propo.-.
siciones”) aunque “la filosofia proceda por frases” (OPR, :
27-29). En definitiva, comprendemos el sentido de la posi-
cién deleuziana: frracionalismo, no ilogismo; o inclugg
légica de lo irracional. “Irracional” remite por un Iado ]
encuentro donde se engendra el acto de pensar (por tal.
motivo, es el correlate de “necesario™), por otro lado al
devenir, a las lineas de fuga que todo problema mmplica, en :
simismo y en el objeto informe que se capta a través de &l
“Légica” se refiere a la coherencia del sistema de signos o-
de sintomas —en este caso, de conceptos— que la filosoffa
inventa para responder a ese desafio.

Ritornelo (diferencia y repeticion)

* El ritornelo va hacia el agenciamiento territorial, alli
se instala o de ahf sale. En un sentido general, se llama’:
ritornelo a todo conjunto de materias de expresién que:
traza un territorio, y que se desarrolla en motivos territo
riales, en paisajes territoriales (hay ritornelos motrices
gestuales, Gpticos, etc.). En un sentido restringido, se ha
bla de ritornelo cuando el agenciamiento es sonoro o “do
minado” por el sonido —pero ;por qué ese aparente privile
gio?” (MF, 397) “El gran ritornelo se alza a medida que uno
se aleja de la casa, aunque sea para volver, porque ya na
die nos reconocerd cuando volvamos.” (QFPh, 181) '

*#% Bl ritornelo se define por la estricta coexistencia o
contemporaneidad de tres dinamismos implicados unos en’.
otros. Forma un sistema completo del deseo, una légica de




a2 FRanCOIS ZOURABICHVIL]

vagabundee del exilio y el llamado de lo sin-fondo, o bien
el desplazamiento némada y el llamado del afuera (ya que
lo Natal no es méas que un afuera ambiguo: MP, 401). Son
dos formas de desvio a si: desgarramiento del si al que
wno no deja de retornar como a un ajeno, porgue ests
perdido (relacién del Exiliado con lo Natal, incluido en e]
2° tiempo de la primera triada); arrancamiento de si al que

perceptible (relacién de lo Némada con el Cosmos, 3«

tibilidad, ni siquiera evolucidn entre las dos triadas: sola-
mente una diferencia de acento. El desafio es el sentido
existencial del retorno como problema (la palabra ritornelo
evoca, a la manera de un acrénimo, el Eterno Retorno™):
¢ qué hace el trazado gue, al volver sobre si, diferencia un
interior de un exterior (instauracién del territorio)? ;Se
abisma en el torbellino loco alrededor del origen cuyo
simulacro segrega (Natal)? O bien ;repite al hacerlo el
afuera que envuelve y cabalga al tiempo que se distingue
de €] (el limite es al mismo tiempo un cedazo)? En esta

de territorio se confunden con el ritornelo. Los dos senti-
dos del retorno componen el “pequefio” y el “gran”
ritornelo: territorial o cerrado sobre si mismo, cdsmico o
llevado sobre una linea de fuga semidtica. Y es bajo la
relacion de los dos estados del ritornelo, pequefio vy gran-
de, como la misica (MP, 370, 431: “desterrttorializar el
ritornele™), lnego el arte en general (QPh, 175-176), se
vuelven pensables. Por #ltimo, si el concepto también

por todas las singularidades que lo componen (QPh, 25),

* Ritournelle en francés: retour éternel. [N. del T.]

no se vuelve sino como ajeno, irreconocible o vuelto im- -

tiempo de la segunda triada). Por tanto, no hay incompa- '

tension Iogica vemos en qué el trazado, la marca, el signo -

forma parte, es en la medida en que pasa y vuelve a pasar’

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 93

en funcién de una tierra a veces natal-inmutable (es en-
tonces a priori innato, o todavia objeto de reminiscen-
cia) a veces nueva-venidera (estd constraido en un plano

" de inmanencia: cuando el filésofo traza su territorio en la

misma desterritorializacion) (QPh, 44, 67, 85).

Rizoma

* “Sustraer lo dnico de la multiplicidad por constituir;

- pseribir a 1 — 1. Un sistema semejante podrfa ser llamado

rizoma.” (MP, 13) “A diferencia de los drboles o de sus
raices, el rizoma conecta un punto cualquiera con otro punto
cualquiera, y cada uno de sus trazos no remite necesaria-
mente a trazos de la misma naturaleza, pone en juego regi-
menes de signos muy diferentes y hasta estados de no-
signos. El rizoma no se deja reducir ni al Uno ni a lo

‘miltiple... No estd hecho de unidades sino de dimensio-

nes, 0 mds bien de direcciones moéviles. No tiene comienzo
ni fin, sino siempre un medio, por el cual crece y desborda.
Constituye multiplicidades™ (MPF, 31).

*# Pste concepto, sin duda el mas famoso de los de
Deleuze y Guattari, no siempre es bien comprendido. Por si

'solo es un manifiesto: una nueva imagen del pensamiento

destinada a combatir el privilegio secular del arbol que
‘desfigura el acto de pensar y nos aleja de €l (12 introduc-
cion de Mil mesetas, titulada “Rizoma”, fue publicada por
separado algunos afios antes del libro; la nocién aparece
por primera vez en el Kafka). Es flagrante que “mucha gen-
te tiene un 4rbol plantado en la cabeza” (MP 24): ya se
trate de buscarse raices o ancestros, situar la clave de una
existencia en la infancia mds lejana, o incluso consagrar el

pensamiento al culto del origen, el nacimiento, el aparecer
“en general. Genealogistas tradicionales, psicoanalistas y
- fenomenodlogos no son los amigos del rizoma. Ademés, el







96 FrANCOIS ZOURABICHVIL]

una doxa extendida. Por cierto, quien confia en pensar debe
consentir en una parte de tanteo ciego y sin apoyo, en una
“aventura de lo involuntario” (PS, 116-119); y apesarde la
apariencia o el discurso de nuesiros maestros, €se tacto
es la aptitud menos comparida, porgue padecemos de de-
masiada conciencia y de demasiado dominio; no consenti-
mos casi el nzoma. No por elle 1a vigilancia del pensamien-

to es menos requerida, pero en el misme corazén de la

experimentacion: fuera de las reglas mencionadas més aryi-

ba, consiste en el discernimiento de lo estéril (agujeros

negros, atolladeros) y de lo fecundo (lineas de fuga). Ah{
es donde pensar conquista su necesidad y su efectividad

a la vez, en reconocer 10s signos que nos obligan a pensar

porque envuelven lo gue todavia no pensamos. Y por eso
Deleuze y Guaitari pueden decir que el rizoma es cosa de
cartografia (MP, 19-21), vale decir, de clinica o de evalua-

cién inmanente. Sin duda ocurre que el rizoma sea simula-.
do. representado y no producido, y sirva de coartada g
ensambladuras sin efecto o a verborreas fastidiosas: por-
que se cree que basta con que algunas cosas no tengan

relacidn entre si para que haya interés en relacionarla

Pero el rizoma es tan benévolo como selectivo: tiene la
crueldad de lo real, y s6lo crece allf donde ocurren efectos

determinados.

Singularidades preindividuales

* “No podemos aceptar la alternativa que compromete

a la vez la psicologia, 1a cosmologia y la teologia en s
conjunto: o bien singularidades ya tomadas en individuo

y personas, o bien el abismo indiferenciade. Cuando se

abre el mundo de las singularidades andnimas y némadas
impersonales, preindividuales, finalmente pisamos el cant
po de lo trascendental.” (LS, 125) -

¥L VOCABULARIO DE DELEUZE - 97

. **Laelaboracién del concepto de singularidad proce- -
de de una radicalizacién de la interrogacién érftica o tras-
cendental: el individuo no estd primero en el orden del
sentido, debe ser engendrado en el pensamiento (proble-
mética de la individuacién); el sentido es el espacio de la
distribucién némada, no existe un réparto originario de las
significaciones (problemética de la produccién del seriti-
do). En efecto, aunque parezca a primera vista la Gltima’
realidad tanto por el lenguaje como por la representacién
en general, el individuo supone la puesta en convergen-
cia de cierta cantidad de singularidades, que determinan
una condicidn de cierre bajo la cual se define una identi-
dad: el hecho de que algunos predicados sean retenidos
implica que otros sean excluidos. En las condiciones de la

representacién, las singularidades, pues, son de entrada
- predicados, atribuibles a sujetos. Ahora bien, el sentido es

por si mismo indiferente a la predicacion (“verdear” €s un
acontecimiento como tal, antes de convertirse en la pro—
piedad posible de una cosa, “ser verde™); a partir de en-
tonces comunica en linea recta con cualquier otro aconte-
cimiento, independientemente de laregla de convergencia

que lo apropia a un sujeto eventual. Asi, et plano en que se

produce el sentido estd poblado de singularidades “néma-
das”, inatribuibles y no jerarquizadas a la vez, y que cons-

- tituyen puros acontecimientos (LS, 65-67, 130, 136). Estas

singularidades tienen entre s relaciones de divergencia o
de disyunci6n, ciertamente no de convergencia porque ésta
ya implica el principio de exclusién que gobierna la indivi-
dualidad: no comunican més gue por su diferencia o su

 distancia, y el libre juego del sentido y de su produccion
.reside precisamente‘en el recorrido de esas miiltiples dis-

tancias, o “sintesis disyuntiva” (LS, 201-204). Los indivi-
duos que somos, al derivar de ese campo nomédico de
individuacién que no conoce més que acoplamientos y
disparidades, campo trascendental perfectamente imper-
sonal e inconsciente, no vuelven a tender lazos con ese




98 Fran¢ois ZOURABICHVI

juego del sentido sin hacer la prueba de la movilidad de
sus fronteras (DR, 327, 331). En ese nivel, cada cosa misma
no s més que una singularidad que “se abre al infinito de
los predicados por los cuales pasa, al mismo tiempo que
pierde su centro, vale decir, su identidad como concepto y
como yo (LS, 204, 344-345).

##+* Las singularidades preindividuales, pues, siem-
pre son relativas a una multiplicidad. Sin embargo, dirfase
que Deleuze vacila entre dos tratamientos posibles. A
veces 1as singularidades designan las “dimensiones” in-
tensivas de una multiplicidad (LS, 345; A(E, 369n28, 387),
y por esatazén también pueden ser llamadas “intensida-
des”, “afectos”, o incluso “ecceidades”; su distribucidn
corresponde entonces al mapa afectivo de un
agenciamiento (MP, 248; CC, 81), o incluso a la modula-
cidn continua de un material (MF, 457-458, 505-509). Otras

redistribuyen de una dimensién a otra: tales son los “pun-
tos brillantes” o notables a cada grado del cono

solucidn en la teoria de las ecuaciones diferenciales (DR,

se distribuyen en el nivel de cada dimension, y se

bergsoniano de la memoria (B, 58, 103-104), los “puntos
sobre los dados” de cada lanzamiento de la distribucidn
némada (DR, 255-256; LS, 75-76), los “puntos singula-
res” cuya distribucidn determina las condiciones de re-:

228-230Q; LS, 69-70), etc. No obstante, no es seguroe que .
estos dos tratamientos no converjan. Obsérvese que
Delenze pasa facilmente de una singularidad a unas sin-
gularidades, como si toda singularidad ya fuera varias
(LS, 67, 345): ocurre que las singularidades que compo-
nen una multiplicidad “penetran unas en otras a través
de una infinidad de grados”, ya que cada dimensidn es
como un punto de vista sobre todas las otras, que las
distribuye a todas a su nivel. Esa es la ley del “sentido
como singularidad preindividual, intensidad que vuelve
sobre si misma a través de todas las otras™ (LS, 347 =
légica de la sintesis disyuntiva). Esta “complicacién”;

EL vOCABULARIO DE DELEUZE 99

que s6lo es de derecho, solicita efectuarse: por £so no
hay redistribucién, golpe de dados creador a menos que
Ia “recuperacidén de las singularidades anas en otras” se
ejerza bajo la condicidén de un encuentro de “problemas”
distintos (DR, 259) o de series heterogéneas (LS, 68). De
aqui procede una teorfa del aprendizaje (DR, 35, 248), y
de lo que significa “tener una Idea” (DR, 236-258 —texto
extremadamente dificil pero cuya comprensién es decisi-
va; compdrese con F, 90-97): realmente estamos sobre la
senda de lo que explorard Mil mesetas con el nombre de
“multiplicidad de multiplicidades™ (teoria de los
“devenires™).

- Sintesis disyuntiva (o disyuncion
“inclusiva)

* “Toda la cuestidn es saber en qué condicicnes la

= disyuncién es una verdadera sintesis, y no un procedi-

miento de andlisis que se contenta con excluir los predica-
dos de una cosa en virtud de la identidad de su concepto
(uso negativo, limitativo o exclusivo de la disyuncién). La

:respuesta es dada en la medida en que la divergencia o el

descentramiento determinados por la disyuncidn se vuel-
ven objetos de afirmacién como tales.” (LS, 204} “La
disyuncibn se ha vuelvo inclusiva, todo se divide, pero en
si mismo.” (E, 59-60)

** 1) Comdnmente se entiende por disyuncion
inclusiva un complejo tal que, dadas dos proposiciones,
una u otra por lo menos es el caso (por ejemplo, “estd
lindo o hace frio™): “inclusiva” no tiene un sentido positi-
vo y sélo significa que la disyuncién envielve una con-
junci6n posible. No hay exclusién, pero se ve que las dos
proposiciones no dejan de excluirse sino en el punto mis-
mo en que su disyuncién se borra. En el sentido estricto,




100

Francors ZOURABICHVIT

por consiguiente, toda disyuncién es exclusiva: no-rela. -

cién (relation)’ donde cada término es la negacién del otrp
Con Deleuze, la nocién adquiere un sentido muy distinto:
la no-relacién se convierte en una relacion, la disyuncién

en una relacién (relation).;No era ésa la originalidad de 13
dialéctica hegeliana? Paradéjicamente, empero, €ésta con-

taba con la negacién para afirmar la disyuncién como tal, y

s6lo podia hacerlo por la mediacién del todo, elevando Ia -

negacién a la contradiccion (B es todo lo quenoes A: DR

65); en consecuencia, no habia sintesis disyuntiva, siquiera
elevada al infinito, sino en el horizonte de su reabsorcion -

o “reconciliacién”, distribuyendo en definitiva cada térmi-

no en su lugar. En realidad, hasta los contrarios o los tér- -

minos relativos (vida-muerte; padre-nifio; hombre-mujer)

no estdn destinados a una relacién (relation) dialéctica;

“siendo inclusiva, la disyuncién no se cierra sobre sus

términos, por el contrario es ilimitativa” (ACE, 91 —pdgina
esencial; y la ilusiracién de esta férmula por la teoria de '.

los n sexos, 350 y sigs.); ella hace pasar cada término en el
otro segin un orden de implicacién reciproca asimétrica

_que no se resuelve ni en equivalencia ni en identidad de

orden.superior. Una meditacidn del perspectivismo
nietzscheano da su consistencia positiva a la disyuncion:
distancia entre puntos de vista, indescomponible y des-

igual a si a 1a vez, porque el trayecto no es el mismo en los-
dos sentidos (segiin un ejemplo nietzscheano famoso, el
punto de vista de la salud sobre la enfermedad difiere del E

punto de vista de la enfermedad sobre Ia salud —LS, 202-

204; ACE, 90-91). 2) ;Por qué Deleuze infiere de esto que- -
“todo se divide en si mismo” (A(E, 19,91; E, 62; CC, 139)?
Aqui es donde el nombre de disyuncion inclusiva adquiere
un sentido positivo. Por ejemplo los pares vida-muerte, -

* En este parrafo, aclaramos cuando el autor se refiere a la palabra

relation, el resto de las veces remite a rapport. [N. del T.]

vOCABULARIO DE DELEUZE 101

adre-nific, hombre-mujer: aqui los términos s6lo tienen
‘una relacién (relation) diferencial, la relacién (relation)
estd primero, ella es la que distribuye los términos entre
‘los cuales se establece. Por consiguiente, la prueba del
entido estd en el doble recorrido de la distancia que los
claciona: no se es hombre sin devenir-mujer, etc..y alli
onde el psicoandlisis ve una enfermedad, por el contrario
‘es la aventura viviente del sentido o del deseo sobre el
_«“cperpo sin drganos”, la salud superior del nifio, del histé-
rico, del esquizofrénico (ALE, 80 v sigs.). Cada vez, los
“términos en presencia son otros tantos puntos de vista o
“casos de solucién respecto del “problema” del que deri-
“van {el estado, la generacidn, el sexo) y que s describe
égicamente como diferencia interna, o instancia de “lo
que difiere de si” (“La concepcion de la diferencia en
“Bergson”, ID, 43 y sigs.; NPh, 58; B, 106; LS, 302). ;Se
objetard que los ejemplos dados son equivocos porque
ahi los términos estdn de entrada en relacién de presupo-
sicién reciproca? Pongamos entonces las sintesis
disyuntivas del anoréxico: ellas forman una serie abierta
(hablar-comer-defecar-respirar) que define un problema de
la boca como 6rgano, mds alld de la funcion fija que le
asigne el organismo (A, 7, 46, v particularmente la
disyuncidn inclusiva boca-ano, 388). Mds atn, es la nato-
raleza en su conjunto, la multiplicidad ramificada de las
especies vivas las que testimonian un escalonamiento 0
ana libre comunicacién de problemas y divisiones
resolventes que remiten en ltima instancia al ser univoco
como LA Diferencia: “la univocidad del ser no significa
que haya un solo y mismo ser: por el contrario, los entes
son miiltiples y diferentes, siempre producidos por una
sintesis disyuntiva, a su vez disjuntos y divergentes,
membra disjuncta” (LS, 210~y DR, 57). Por tanto, cada
ser implica en derecho a todos los seres, cada concepto se
abre a todos los predicados; por dltimo el mundo, inesta-
ble o cadtico, es “complcacion” (LS, 204 y 342-350). 3)




102 Francols ZOURABICHVIL]

Desde el punto de vista practico, la sintesis disyuntiva eg
suspension, neutralizacién, agotamiento del reparto siem-
pre derivado al que nos someten la naturaleza y ia socie-
dad “estratificando” la realidad no compartida del ser
univeco o del cuerpo sin 6rganos: “Mientras que el ‘o
bien’ pretende marcar elecciones decisivas entre términos
impermutables (alternativa), el ‘sea’ designa el sistema de
permutaciones posibles entre diferencias que siempre re-
miten a fo mismo desplazdndose, deslizando” (ACE, 18 —
véase también E, 59-62). Ese juego de permutaciones cier-
tamente tiene un valor de defensa respecto de la fijacién
identitaria, pero precisamente con el objeto de preservar el
devenir o el proceso deseante; el mismo al que todo co-
rresponde aqui “se dice de lo que difiere en si”, entenda-
mos: de lo que se divide en si mismo y no existe fuera de
sus divisiones (principio de Ia disyuncidn inclusiva). Pero
el proceso consiste en un recorrido de intensidades que,

lejos de equivalerse, dan lugar a una evaluacién inmanen-

te. La sintesis disyuntiva, pues, en (iltima instancia se con- :
funde con esa evaluacién, y con el Eterno Retorno

nietzscheano interpretado como selectivo. Siuno compren-
de que no sean retenidos los modos de existencia que vuel-
ven “de una vez por todas”, hay que entender con el ma
yor cuidado la radicalidad del modo que se opone a elio y.
que supera la prueba —porque se muestra capaz de volver:
“por todas las veces” (LS, 349). No se trata de una exis-.
tencia que cambia de modo, sino de una existencia cuyo -
modo es suspender todo modo: principio de una €tica né
mada cuya férmula es “devenir-todo-el-mundo”, “deve
nir-imperceptible” (MP, 342-343). No debe considerarse esta
existencia como encerrada o siquiera contemplativa en e
sentido usual, existencia que en suma consiste en igualar
se al mundo para vivirlo en larealidad de sus intensidades
por el contrario, implica la mayor actividad “maquinistica™, :
una incesante construccién de “agenciamientos” bajo | _
regla de lo involuntario.

EL vocapuLario bE DELEUZE 103

*** La sintesis disyuntiva (o disyuncién) es el opera-
dor principal de la filosofia de Deleuze, el concepto firma-
do entre todos los conceptos. Poco importa que sea un
monstruo ante la mirada de aquellos a guienes se llama los
l6gicos: Deleuze, que definfa de buena gana su propio tra-
bajo como Ia elaboracién de una “16gica”, reprochaba a la
disciplina institucionalizada con ese nombre el reducir
abusivamente el campo del pensamiento limitandolo al ejem-
plo pueril del reconocimiento, v justificar asi el sentido
comin satisfecho y obtuso en cuya opinién es pura nada
todo aquello que de la experiencia desquicia los dos prin-
cipios de contradiccién y del tercero excluido, y vana toda
empresa de discernir alli cualquier cosa (OPh, cap. 6). El
pensador es primero clinico, descifrador sensible y paciente
de los regimenes de signos que produce la existencia, y
segln los cuales se produce. Su trabajo es construir los
objetos 16gicos capaces de dar cuenta de esa produccién
y de llevar asi la cuestién critica a su més alto punto de
paradoja: allf donde se encaran condiciones que no son
“mds amplias que lo condicionado™ (este programa con-
duce en linea recta al concepto de disyuncion). En conse-
cuencia, Deleuze protesta con vehemencia contra la con-
fusién del irracionalismo y el ilogismo, deseando
ardientemente “una nueva légica, plenamente una lgica,
pero que no nos vuelva a conducir a 1a razén”, una “légica
irracional”, “una l6gica extrema y sin racionalidad” (FB-
LS, 55; CC, 105-106). Elirracionalismo deleuziano no debe
ser una etigueta vaga, propicia a todos los malentendidos
y malignidades. Por lo menos comprende dos aspectos
fuertes, que componen de la misma manera el programa de
“empirismo trascendental”: refutacién del fundamento (la
necesidad de los conceptos debe buscarse por el lado de
lo involuntario de un encuentro), I6gica de la sintesis
disyuntiva o disyuncién, o incluso de la complicacién (los
principios de contradicci6n y de tercero excluido no ejer-
cen su jurisdiccidn sino en ur 4mbito derivado).




104 Francors ZOURABICHVIL

Univocidad del ser

* En efecto, 1o esencial de la univocidad no es que e}
Ser se diga en un solo y mismo sentide. Sino que se diga, -
en un solo y mismo sentido, de todas sus diferencias
individuantes o modalidades intrinsecas.” (DR, 53) “La
univocidad del ser no significa que haya un solo y mismo
ser: por el contrario, los entes son miltiples y diferentes,
siempre producidos por una sintesis disyuntiva, a su vez -
disjuntos y divergentes, membra disjuncta. La univocidad
del ser significa que el ser es Voz, que se dice, y se dice
en un solo y mismo ‘sentide’ de todo cuanto se dice.”
(LS, 210)

** | a relevancia de la tesis medieval de la univocidad
del ser es por cierto el aporte mas profundo de Deleuze ala
historia de la filosoffa (SPE, cap. VI y XI; DR, 52-61; LS,
serie 25%). Esta tesis, cuya historia comprende tres etapas, -
Duns Scoto, Spinoza, Nietzsche, subvierte toda la ontolo-
gia, Heidegger inclusive; desplegada en sus consecuen-
cias, cuestiona hasta la pertinencia del nombre de ser. Lo
esencial es que lleva en ella la afirmacién de la inmanen-
cia. 1) La univocidad es la sintesis inmediata de lo milti-
ple: sélo se habla del uno como parte del miltiplo, mien-
tras que este tltimo se subordina al uno como al género
superior y comiin capaz de englobarlo. Lo coal implica que
el uno no es mds que el diferenciante de las diferencias,
diferencia interna o sintesis disyuntiva (Deleuze observa
que la sustancia dinica de Spinoza conserva todavia algu--
na independencia respecto de sus modos, pero “seria ne-
cesario que la sustancia se diga ella misma unos modos, ¥
solamente unos modos™, DR, 59, inversién que sélo resul
ta efectuada por Nietzsche, en el concepto de Eterno Re
torno; pero volviendo a Spinoza para una segunda lecturd,
é1 muestra c6mo la teoria de los cuerpos remite
tendencialmente a una comprensién muy distinta de la

EL vOCABULARIO DE DELEUZE 105

sustancia tnica promoviendo un puro plano de inmanen-
cia 0 cuerpo sin drganos: A, 369n28; MP, 190-191, 310 y
sigs.; S$PP, cap. VI). La palabra “diferenciante”, frecuente
bajo la pluma de Deleuze, tiene sin embargo el inconve-
niente de dejar silponcr una instancia separada, alojada en
el corazén del mundo comeo el amo interior de sus distribu-
ciones; estd claro, empero, que no designa otra cosa que
el borde a borde de las diferencias o la red miltiple y
mutante de sus “distancias” (la cosa, reducida al plano
originario o “trascendental” de la sintesis disyvntiva, no
existe sino como singularidad o punto de vista que en-
vuelve una infinidad de otros puntos de vista). 2) El coro-
lario de esta sintesis inmediata de lo miiltiple es la exposi-

"¢cién de todas las cosas en un mismo plano comtn de

igualdad: “comin” no tiene ya aqui el sentido de una iden-
tidad genérica, sino de una comunicacidn transversal y
sin jerarquia entre seres que solamente difieren. La medida
(0 la jerarquia) también cambia de sentido: no es ya ld me-
dida externa de los seres respecto de un patrdn, sino la
medida interior a cada uno en su relacién con sus propios
Iimites (“lo més pequefio se convierte en Jo igual de lo més
grande en cuanto no estd separado de lo que puede”, DR,
55; —de aqui se desprenden tlteriormente un concepto de
“minoridad”, MP, 356 v sigs.; una teorfa del racismo, MP,
218; y una concepcidn de la infancia, por ejemplo CC, 167,
“e] bebé es combate™). Esia ética del ser-igual y de lapo-
tencia se deduce de Spinoza pero mdés atin de Nietzsche y
de su Bterno Retorno (DR, 60 y 376-fin). En definitiva, “el
Ser univoco es a 1a vez distribucién némada y anarquia
coronada™ (DR, 55). ;Qué sentido tiene conservar la po-
¢ién de unidad, asf fuera en el modo no-englobante de una
multiplicidad (inmanencia del uno a lo miltiple, sintesis
inmediata de lo miltiple)? Qcurre que un pluralismo que
no fuera al mismo tiempo un monismo conduciria a la frag-
mentacién de términos dispersos, indiferentes y trascen-
dentes unos a otros: la diferencia, lo nnevo, la ruptura,




106 Francois ZOURABICHYI )

dependerian de un surgimiento bruto v milagroso (crea-
cidn ex nihilo — pero ;de ddnde vendria la potencia de
ese nihil? Y ;cudl seria esa “venida”?). Al respecto, e]
uno de la univocidad condiciona la afirmacién de lo mil-
tiple en su irreductibilidad (QPh, 185). Que todo proven-
ga del mundo, hasta lo nuevo, sin que éste sea de ninguy-
na manera tomado en el pasado, ésa es fa leccidén de
inmanencia que se deslinda de la solidaridad de los con-
ceptos de univocidad, de sintesis disyuntiva v de virtual
bien comprendido.

*4% La afirmacion de la univocidad del ser, cuya f6r-
mula constante es “ontolégicamente uno, formalmente
diverso” (SPE, 56, DR, 53, 385; LS, 75), desembocaen 1
ecuacidén “plaralismo = monismo™ (MPF, 31). Por tanto,
nada permite inferir una primacia del uno. Esta tesis, sos-
tenida por Alain Badicu’, no sopesa lo suficiente, al pare-
cer, el enunciado segiin el cual el ser es lo que se dice de
sus diferencias ¥ no la inversa, la anidad “es 1a de lo
miiltiple y sélo se dice de o midltiple” (NPE, 97). Ademais,
el hecho de que el concepto de simulacro aplicado al ente
en general sea la consecuencia inevitable de la tesis de
univocidad, a nuestro juicio, de ninguna manera confir-
ma una primacia del uno. Esta aplicacién del simulacro al-
ente significa solamente que el 1éxico del ser dejé de ser
pertinente en el universo de la sintesis disyuntiva, por lo-
que conserva de horizonte fijo e identitario. Porque cuan--

1o es otra cosa que la identidad, la delimitacion estanca
de las formas y las individualidades, en modo alguno el

producen su efecto: “Todas las identidades no son mds:

7. Véase “Multiplicidades”, nota.

do Deleuze anuncia la inversién del platonismo y 1o uni~-
versal del ascenso de los simulacros, lo que es simulado.-*

juego de las disyunciones inclusivas o los devenires que

EL VOCABULARIO DE DELEUZE 107

que simuladas” (DR, 1), “el simulacro hace caer bajo ia
potencia de lo falso (fantasma) lo Mismo y lo Semejante”
(LS, 303). En Deleuze lo Gnico que hay de real es el juego
mévil de la sintesis disyuntiva como unidad inmediata de
lo miltiple, o el Eterno Retorno interpretado como “el ser
del devenir” (DR, 59); no el uno retirado, porque sdlo es
una LA diferencia, que diverge inmediatamente de s{. Tba-
mos a decir que no hay polo del uno retirado en Deleuze;
kay uno, pero es la muerte, el cuerpo sin drganos puro y
desnudo, querido como tal. Ese polo sin duda est4 impli-
cado en la vitalidad y el deseo, pero precisamente como
iltimo rechazo de dejar que lo miltiple se organice o se
unifique. Que la relacidén con la muerte sea la condicitén
de lo real no significa que la muerte sea lo real y que ios
devenires no sean mds que su simulacro (esta ilusidn es
muchas veces subrayada en Mil mesetas como el riesgo
inherente al deseo). Es significativo que, solo entre los
conceptos deleuzianos, el simulacro haya sido completa-
mente abandonado luego de Ldgica del sentide (apenas
se encuentran huellas en lo “Natal”: véase “Ritornelo”).
Se pueden manifestar dos razones: se prestaba a dema-
siados equivocos, perc sobre todo participaba todavia
de una exposicién negativa de la “anarquia coromada”,
totalmente vuelta hacia la demostracion critica del carde-
ter producido o derivado de la identidad. El sitio vacante
es investido por el concepto de devenires.

Vida (o vitalidad) no-organica

* “Hay un lazo profundo entre los signos, el aconteci-
miento, la vida, el vitalismo. Es la potencia de una vida no-
organica, aquella que puede haber en una linea de dibujo,
de escritura o de miisica. Los que mueren son los organis-
mos, no la vida. No hay obra que fo indique una salida a la




108 Francois ZOURABICHVILY

vida, que no trace un camino entre el empedrado. Todo cuan-
to escribi era vitalista, por 1o menos eso espero, y constituia
una teoria de los signos y del acontecimiento.” (P, 196)

** Fg raro que la palabra “vitalismo” sea empleada con
el rigor de un concepto. Como todo el mundo, los filésofos
tienen sus momentos poco gloriosos, donde descubren
sin confesdrselo el interés de cultivar una doxa que les es
propia, de mantener el equivoco de algunas palabras para
poder lanzarlas a 1a cara del adversario como pdtenic de
infamia. Asi, ;por qué no denunciar ¢l vitalismo de Deleuze,
ya que él mismo no deja de reivindicarlo? En este tipo de
maniobra infra-filos6fica es decisivo no saber de qué se
habla. Cuando se invoca el vitalismo, uno se refiere mds o
menos a dos cosas: a cierto descarrio de las ciencias natu-
rales en el siglo xviiL, en una suerte de mistica que se sus-
trae a todo esfuerzo verdadero de explicacién (postulacion
de un “principio vital” como razén Gltima de lo viviente), o
al culto de la vitalidad que se propaga diversamente en
Europa a fines del siglo x1x, y que reivindican posterior-
mente cierta cantidad de movimientos politicos, entre ellos
el fascismo (invocacién de un genio de la raza, del pueblo
o del individuo, y de los derechos superiores de la vida en
s combate con fuerzas consideradas degeneradas). La
impugnacién de la idea de espontaneidad, corolario de la
teoria del deseo-méquina, deberfa bastar para bundir en el
ridiculo toda explotacién insinuante del uso deleuziano de
la palabra “vitalismo”. Claro que para eso hay que ponerse
en un plano filos6fico. Jamés se encontrard en Deleuze un
concepto de vida en general. Si €] s¢ interesa en la nocion
nietzscheana de “voluntad de poder”, y si en Gltima ins-

tancia la identifica con Ia duraci6n-memoria de Bergson,
es ante todo porque de ahf deslinda el cardcter diferencia-
do-diferenciable, que excluye el recurso a la vida como
valor trascendente, independiente de la experiencia, pre-
existente a las formas concretas y transindividuales en las
cuales se inventa (NFPh, cap. [I-111, sobre todo 56-59,114- -

F1, vocABULARIO DE DELEUZE 109

116: IT. 179-192). Por tanto, no hay vida en general, la vida
no es un absoluto indiferenciado sino una multiplicidad
de planos heterogéneos de existencia, inventariables se-
giin el tipo de evaluacién que los gobierna o anima (distri-
bucién de valores positivos y negativos); y més que dis-
tinguirlos a unos de otros, esa multiplicidad atraviesa a .
los individuos (o incluso: los individuos no se distinguen
sino en funcidn del tipo de vida dominante en cada uno de
ellos). En segundo Iugar, Deleuze busca en este concepto
una problemdtica que permita superar la alternativa de la
moral fundada sobre valores trascendentes y del amoralis-
mo nihilista o relativista, que toma el pretexto de la
facticidad de estos dltimos para inferir que “todo da lo
mismo”. Més precisamente, debemos distinguir dos for-
mas de relativismo, de las cuales solamente una es nihilis-
ta: “no es la varacidn de la verdad segiin el sujeto, sino la
condicién bajo la cual aparece al sujeto la verdad de una
variacién” (Le pli, 27). Una cosa es afirmar que la verdad
depende del punto de vista de cada uno, y otra decir que la
verdad es realmente relativa a un punto de vista per¢ que
no por elio todos los puntos de vista son equivalentes.
Pero ;cémo un punto de vista se arrogaria la superioridad,
en ausencia de todo criterio objetivo que permita medir las
pretensiones del afuera? Asumiendo precisamente esa con-
dicién, y por consiguiente planteando el problema de una
evaluacién inmanente de los puntos de vista o de las eva-
luaciones que condicionan cada modo de existencia (SPE,
247-249; IT, 184-185; QPh, 72; CC, cap. XV). Es superior el
modo de existencia que consiste en la prueba mutua de los
modos de existencia, o que se ocupa de hacerlos resonar
unos en otros. Es cierta a distancia o el conjunto de lag
distancias experimentadas, y la selecci6n inmanente que
alli se opera. Lo cual implica que la verdad es creacion, no
en el sentido en que Dios habria podido hacerla diferente
(Descartes), sino en ¢l sentido en que es relativa a la pers-
pectiva que un pensador o un artista supo tomar sobre la




110 Francois ZOURABICHVILL

variedad de los modos de existencia y los sistemas de va-
lores disponibles (IT, 191). Pero la pregunta rebota: jen
qué el punto de vista que ordena los puntos de vista seria
superior a los otros? En qué incluso podemos afirmar que
los puntos de vista se ordenan en la experiencia? jPorque
el modo de existencia creador es el Gnico abierto, el linico
en problematizarse €l mismo y en vivir la existencia como
problema? Esta respuesta correria el riesgo de reintroducir
la finalidad y comprometer la condicién de inmanencia.
Preguntemos entonces por qué en definitiva més vale pen-
sar que no pensar. La respuesta deleuziana es que pensar
es mds intenso. Hay que sopesar con prudencia la obje-
cién que se nos ocurre: por cierto, es en la experiencia
donde aprendemos Ja superioridad intensiva de los afec-
tos —entendamos: del encuentro de lo heterogéneo o el
afuera por el cual toda la afectividad resulta perturbada y
redistribuida— sobre las afecciones ordinarias, pero ¢no
serfa todavia, bajo la apariencia de un enunciado dltimo,
un criterio exterior de juicio, la reintroduceion disfrazada
de un valor trascendente -la intensidad— que de tal modo
rubrica el fracaso del programa de evaluacion inmanente?
En tiltima instancia, 1a intensidad es un criterio inmanente
porque la autoafirmacién de nuestras facultades coincide
con la afirmacidn de 1o nuevo, de Ia salida, del afecto, y de
ese modo determina la intensidad —cualesquiera que sean
los terrores que la acompafien— como dicha.
**x A partir de entonces, Deleuze puede llamar més
especiaimente vida o vitalidad no la multiplicidad de las

formas de vida sino aquella entre esas formas en que la

vida —el ejemplo mismo de nuestras facultades— quiere ser
ella misma: forma paradéjica, a decir verdad mds cerca de

lo informe. Una vez mds reconocemos una inspiracién -
nietzscheana, y debemos reafirmar, aunque de otra mane- -

ra, la ausencia en Delenze de un concepto de vida o de
vitalidad en general: por un lado porque la vida tal como €l

la concibe siempre e inseparablemente es vida no orgdni- :

EL vocasuLARIO DE DELEUZE 111

ca (o incluso no personal —véase LS, 177; D, 61; etc.), por
el otro porque como lo propio de la vitalidad no organica
es la creatividad v en consecuencia su imprevisibilidad
(ciertamente no un tesoro natural u originario que bastarfa
con exteriorizar), en vano se buscaria su forma estandar
(aunque nada impida plantear a la vitalidad no-orgénica
remedando de manera penosa, triste, la imagen que inevi-
tablemente Deleuze da de ella, que sin embargo es “sin
imagen”; as{ como es posible venerar el rizoma sin la som-
bra de una inspiracién rizomética). Vida no-orgénica: la
expresidn, que viene de Worringer (MF, 619-624; FB-LS, 34
y 82; IM, 75-82), estd sobredeterminada por el concepto de
“cuerpo sin érganos” proveniente de Artaud (FB-LS, 33~
34; CC, 164) y por el pensamiento de Bergson (I7, 109).
Demorémonos aqui en lo que tiene que ver con Bergson:
“la vida como movimiento se aliena en la forma material
que suscita” (B, 108), la vida es creacién pero lo viviente
es cierre y reproduccion, de manera que el impulso vital —
como la duracién— se disocia a cada instante en dos movi-
mientos, unoc de actualizacién-diferenciacidn en una espe-
cie o una forma organica, el otro por el cual se recupera
como totalidad virtual siempre abierta a cada una de sus
diferenciaciones; asi, “no es el todo lo que se cierraa la
manera de un organismo, es el organismo el que se abre
sobre un todo, y a la manera de ese todo virtnal” (B, 110).
Por consiguiente, es rehusando circunscribir la vida en los
limites de lo viviente formado, y asf definir Ia vida por Ia
organizacién, como la rendencia evolutiva o creadora que
atraviesa lo viviente puede ser pensada, més alld de la
alternativa insatisfactoria del mecanismo y el finalismo. Este
rechazo, por supuesto, conduce o a darse la vida bajo la
forma de un principio distinto de la materia, 0 a concebir la
materia misma como vida, no —como se habra comprendi-
do- alojdndole almas directrices —lo que sélo testimonia-
ria la incapacidad de salir de la imagen de la vida como
organizacién o como subjetividad constituida—, sino lia-




112 ' . FrRANCOIS ZOURABICHVILT

mando vida a la actividad creadora anénima de la materia
que, en un momento determinado de su evolucién, se h‘ace
organizacion: esta segunda via desemboca en la concepeidn
de una vitalidad fundamentalmente inorganica. No hay aqui
una fantasia terminoldgica, ni mucho menos —salvo que
uno se sustraiga al razonamiento 16gico y se deje inquietar
por las prevenciones de la doxa— una fantasmagoria misti-
ca; estaredefinicién de la vida tiene por desafio, volvamos
a decirlo, pensar en qué lo viviente formado estd en exceso
sobre su propia organizacion, en qué la evolucitn lo atra-
viesa y desborda (su légica no puede sino impugna:l y
competir con la del darwinismo —se comprende que Delenze,
en su estudio del devenir, haya meditado particularmente
los casos de mutualismo o de co-evolucion, trébol y abe-
jorro, avispa y orquidea, para los cnales la teorfa de la
evolucién no suministra una explicacion satisfactoria: véa-
se MP, 1. Por ultlmo, si 1a vida debe concebirse més acé
de la organizacicn, como pura creacion de la naturaleza, no
hay que sospechar la menor metifora en su invocacidn
mis alld —vida psiquica y creacidn de pensamiento. En efec-

to, todo proceso tiene que ver con la vida no-orgénica, en

la medida en que no vuelve a conducir a una forma consti-
tuida sino que se escapa de ella, y no bosqueja una nueva
sino para marchar ya a otra parte, hacia otros bosquejos:
lo que aqui se llama *“vida” no depende de la naturaleza de
1os elementos (formacién material, psiquica, artfstica, etc.),
sino de la-relacién de desterritorializacioén mutua que los
arrastra hacia umbrales inéditos {la organizacidn, por ejem-
plo, es un umbral franqueado por la materia —di‘cho sea
para simplificar al extremo; y en latelacién de la avispa y la
orguidea, considérese la vida no-orgénica del “bloque de
devenir” que lleva sus dos formas de vida organizada, las
entrelaza una a la otra hasta franquear un umbral de exis-
tencia donde ellas se presuponen mutuamente). La vida no-
orginica es un ejemplo tipico de concepto deleuziano,
irreductible a la asignacién de un 4mbito propio, susceptible

EL vocasuLARIO DE DELEUZE 113

por consiguiente de un uso Jiferal, sea cual fuere el campo
encarado, y de un uso “transversal” que combina en una
literalidad igual una multlpllc:ldad de dmbitos cualesquiera,

por heterogéneos que sean. De tal modo, nos acercamos: a

. la concepcion deleuzo-guattariana de la naturaleza, que

no reconoce ya el corte de lo natural y lo artificial; al con-
cepto de plano de inmanencia; por dltimo, como es natu-
ral, a la experiencia del cuerpo pensado bajo la condlcmn
de'la relacion con un cuerpo sin éreganos.

Virtual

* *“Lo virtual no se opone a lo real, sino solamente a lo
actual. Lo virtual posee una plena realidad, en cuanto
virtual... Lo virtual hasta debe ser definido como una par-
te estricta del objeto real —como si el objeto tuviera una de
sus partes en lo virtual, y allf se hundiera como en una
dimensién objetiva.” (DR, 269) )

* (Por qué el pensamiento de Deleuze invoca lo vir-
tual? Lo virtual es la insistencia de lo que no es dado. Sélo
lo actual es dado, inclusive en la forma de lo posible, o sea,
de la alternativa como ley de divisién de lo real que asigna
de entrada mi experiencia a cierto campo de posibles. Pero
que lo virtual no sea dado no significa que lo sea de otro
modo o por otro: ése seria el otro sentido de lo posible
como mundo expresado por el otro, vale decir, como punto
de vista —perceptivo, intelectual, vital- diferente del mio:
o incluso lo posible bajo la forma trascendente de 1o nece-
sario o de un punto de vista ubicuo totalizante, que uno se
representa ocupado por un Dios que contempla el infinito
actual de las verdades eternas, a la manera del racionalismo
clasico, o como falta perpetua y ausencia, a la manera
estructuralista. Que haya virtual, pues, significa primero que
no todo estd dado, ni se puede dar. Luego, esto significa




FrANCOIS ZOURABICHVILY
114

¢ s6lo puede provenir del mun.do -
y de creencia correspondmn‘te
{creer en este mundo “como en lo imposible”, Y?lediecg’
en sus potencialidades creadoras o en la cri:c;r;ir; O}; k_)
sibles: IT, 221; QPh, 72). El recurso a f:sta cats g o ,i;:ima—
tanto, no se explica por no s .sabe qué ten;ac'lolnco é)tmsenh
lista de otro mundo o de un Cielo disfrazado: ¢ contrasen-
tido elemental sobre 1o virtual, en efecto, con

walidad de otro tipo, por tanto en confundir-

en ello una act , port t
1o con aguello de lo que por definicién se desmarca —la *

irascendencia. Se explica por el e§fuerz0 por dotar aéa
filosofia de un conjunto de herramientas logico capaz de
1 . -
dar consistencia a la idea de inmanencia. R
x4 Por eso no hay que encatar lo virtual so a{n t _
partir del proceso de actualizacion: el lector sz velna tel; ;.
imiti e lo real de
i o un estado primitivo
do a interpretarlo com :
donde deriva lo dado. Y aun cuando el mo?o de exposi-
i ] icion favorezca esa.
16 erencia y repeticion :
cién del cap. V de Dife repel vorezon e
i i6n, si o contradictoria con
impresién, sin embarg ‘ més.
exglicita (contrariamente a Mil mesetas, que rgtolrn?fi 31
tema embrioldgico con relacién a la cuestion de 1a eXp
p ] . an
riencia real, y afirmara con mas claridad la anten}po;: et
’ a—véas :
das las edades de la vi 2~
dad del buevo con to ase 202
i e lo virtual es
i mi nfra), el caso es qu !
203 y aqui mismo, 1 . -
introducido a partir del cap- I, en '1a pe}lrspdecf[.w5(11 Z);gldad
i 1a experiencia, vale decif, _.
de un pensamiento de 2, Ve ' i
(DR 1928-140). Si no hay una expenencia delo y1rtugl c:ltzjm
tal ijorque no es dado y no tiene una existencia psicolc agI .
, i {a criti iegue a ‘ca _
i soffa critica que se nieg :
ca, en cambio una filo 2 “ealeat.
, bre la de lo empirico, ¥
de 1o trascendental so
o la forma de un ya dado como
ienci 1 4 justicia
estructura universal de la experiencia posible, haia ]1 : o}
actua.
i do lo real con una parte i
a lo dado constituyen s
i i o 1o hay real — \
1. Es en este sentido com !
D entro ieto de antemano reconocida
ente objeto de an 0CK
encuentroy no solam antemar !
como posible— sino en vias de actualizacion; y tambicn, S

que todo cuanto snced
clausulia de inmanencia,

ese modo a asignar a lo dado

EL vocaruLario bE PELEUZE

115

lo virtual por s{ mismo no es dado, en cambio to dado puro,
en el plano de inmanencia de la experiencia real, estd en
contacto con €I, lo implica intimamente. Y por eso el proce-
s0 de actualizacién es l6gicamente inseparable del movi-
miento inverso de cristalizacién que restituye a lo dado
su parte irreductible de virtualidad.

Si ahora preguntamos en virtud de qué el todo del mun-
do no es dado ni puede darse, la respuesta estd en la refu-
tacién de la naturaleza seudo-originaria de lo posible: la
historia del mundo, como la de una vida, estd marcada por
redistribuciones —o acontecimientos— que pluralizan el
campo de posibles, 0 mas bien lo multiplican en campos
incomponibles unos con otros. Esas redistribuciones cier-
tamente son fechables, pero no pueden alinearse en la con-
tinuidad de un presente permanente, coextensivo al tiem-
po del mundo (sobre el sentido nuevo de la fecha, véase P,
51-52). No tiene sentido llamarlas sucesivas: Gnicamente
lo son las efectuaciones espacio-temporales (o estados de
cosas) cuando se las considera en abstracto, a partir de
una “dimensién suplementaria” respecto de las de la expe-

riencia, vale decir, separdndolas del campo de posibles
determinado con el que se vinculan, omitiendo su parte
virtual para tratarlas como puras actualidades. Su fndole
derivada del campo de posibles acarrea la afirmacién de
una temporalidad multiple, de un tiempo multidimensional
—la revelacién de una realidad no-cronolégica del tiempo,
més profunda que la cronologia (véase “Cristal de tiem-
po”). Esto implica poner la exterioridad en el tiempo; pero
el afuera del tiempo no es ya la supra-historicidad de lo
eterno, siquiera en la forma aparentemente inmanentista
de Ia hermenéutica, que por lo menos mantiene la continui-
dad de una conciencia humana y, por consiguiente, de un
tiempo comiin; se ha vuelto interior al tiempo, separando-
lo de si de manera miltiple. Por tanto, el todo no puede ser
pensado sino mediante una sintesis de las dimensiones
heterogéncas del tiempo, de donde surge el sentido fun-




FranCos ZOURABICHVILI

116

damentalmente temporal de lo virtu
que nos hace ver el “cristal”; es e'lla,
que estd en juego en todo devenir.

al, Es esta sintesis la

en otros términos, la

Referencias y abreviaturas

Capitalisme et schizophrénie, 1. 1: L’anti-(Edipe,
con Félix Guattari, Minuit, 1972; reed. aumentada,

'1973. [El anti-Edipo: capitalismo y esquizofrenia,

Barcelona, Paidés-Ibérica, 1998.]

Le bergsonisme, PUF, 1966. [El bergsonismo, Ma-
drid, Ediciones Cdtedra, 1987.]

Critique ef clinique, Minuit, 1993. [Critica y clini-
ca, Barcelona, Editorial Anagrama, 1997.]
Dialogues, con Claire Parnet, Flammarion, 1977 reed.
aumentada, Champs, 1996. [Didlogos, Valencia, Edi-
torial Pre~-Textos, 1997.]

Différence et répétition, PUF, 1968. [Diferencia ¥
repeticion, Gijon, Ediciones Jdcar, 1987.]

L "Epuisé, en Samuel Beckett, Quad et autres piéces

pour la télévision, Minuit, 1992,
Empirisme et subjectivité, PUF, 1953, [(Empirismo y
subjetividad, Barcelona, Editorial Gedisa, 1981 J




118 FRANCOIS ZOURABICHVILY

FB-LS Francis Bacon. Logique de la sensation, La
Différence, 1981, en 2 vol; reed. Le Seuil, 2002,
[Francis Bacon: légica de la sensacion, Madrid,
Arena Libros, 2002.] :

ID L’ile déserte et autres textes, Minuit, 2002. [La isla
desierta y otros textos: texlos y entrevistas, Valen- -
cia, Editorial Pre-Textos, 2005.1

M Cinéma 1. L’image-mouvement, Mipuit, 1983. {La -
imagen-movimiento: estudios sobre cine 1, Barce-
lona, Paid6s-Ibérica, 2003.1 :

T Cinéma 2. L’image-temps, Minuit, 1985. [La ima- -
gen-tiempo: estudios sobre cine 2, Barcelona,
Paidés-Ibérica, 1996.]{

Kplm Kafka. Pour une littérature mineure, con Félix
Guattari, Minuit, 1975 {Kafka. Por una literatura
menor, México, Era, 1978.]

LS  Logique du sens, Minuit, 1969. [Légica del sentido,

Barcelona, Paidds, 1989.]

Capitalisme et schizophrénie, 1. 2: Mille plateaux, co

Félix Guattari, Minuit, 1980. [M; il mesetas: capitalismo

y esquizofrenia, Valencia, Editorial Pre-Textos, 2004.] -

N Nietzsche, PUFE, 1965. [Nietzsche, Madrid, ArenaLi-

bros, 2000.] '

Nietzsche et la philosophie, PUE, 1962. [Nietzsche:

y la filosofa, Barcelona, Editorial Anagrama, 2002.]

Ou’est-ce que la philosophie?, con Félix Guattari,

Minuit, 1991. [;Qué esla filosofta?, Barcelona, Edi

torial Anagrama, 2005.]

P Pourparlers, Minuit, 1990 [Conversaciones, Valen-
cia, Pre-Textos, 1995.]

PS  Proustetles signes, PUF, 1964, Citamos la reedicién

aumentada de 1970. [Proust y los signos, Barcelo-

na, Editorial Anagrama, 1995.] '

Présentation de Sacher-Masoch, Minuit, 1967. [Pre-

senitacion de Sacher-Masoch, Madrid, Taurus Edi-

ciones, 1974.]

NPh

QFh

PSM

EL vocaguLARto DE DELEUZE
119

PV girjcle"s ez_ Ve_rdi. La philosophie de Francois
dtelet, Minuit, 1988. [Pericles y Verdi: la filoso-

fla de Frangois Chatelet, V: : oed
Textos, 1989.] » Valencia, Editorial Pre-

SPE .Iggxﬁrgoz[g' e_r le probléme de I’expression, Minuit

. [Spinoza y el problema de lo "eSto :

s celona, Muchnik, 1975.] expresiom Bar
rp

.{S‘S}?i{wza, Philosophie pratiqgue, Minuit, 1981
pinoza: Filosofia practica, B ’ ;
Efoes 1034 , Barcelona, Tusquets

Pollllque et pS Vcha”alv [ [ 1 1
5 con -
( GL atta; ), DE’:S thS
.Le pll_, M} u t, 88- . ¥ »
nui ] 9 |1£1 Pllegue Lelbnlz ! el ba? roco
BarCﬁl()Ila, I aldéS'Iberlca, ]. 989.

“L’immanence: une vie” i ie, n®
s e vie”, en Philosophie, n® 47, Minuit,

“ Cur ; . .
sos parcialmente disponibles en transcripeién sobre

elsitio de R. Pinhas (www *
0 en la BNE. ( .webdeleuze.com), en regis-

" L'abécédaire de Gilles D
eleuze, 3 cassett
Montparnasse, Arte Vidéo, 1997. es, ed.




Otros conceptos evocados

Afuera,exterioridad:13,15,18, 23, 24, 43, 44, 56, 62, 66,75
85.88,92,109,110, 115

Bloque de infancia: 9, 34

Clinica: 31, 38, 44, 52, 59,70, 73, 77, 82, 96, 103

Codigo y axiomatico: 16,29, 41,42, 46,72

Concepto: 5-7,.13, 75, 83, 86, 8%, 89, 92
Contemplacién,Contraccién, hibito: 27, 43

Diferencia interna: 23, 52, 53, 68, 83, 101

Dramatizacidn: 56

Ecceidad: 18, 20, 69; 70, 79, 98

Estereotipos, esquemas sensorio-motores: 32, 35,36,58,71- 74,
71,88

Estrato: 17,102

Evaluacién inmanente: 109
Imagen-movimiento: 34, 35, 80

literalidad: 6,37, 38,113

Légica de lo trracional: 30, 75, 76, 87-91,103




122 Francors ZOURABICHVILT

Mapa,cartografia: 31,34, 53, 39,92,96
Miquina abstracta: 17,19, 45,64
Molecular y molar: 17,45, 70
Personajes concepiuales: 75 80, 87
Perversion: 56,57, 82
Transversalidad: 18,58, 59,113

Confrontac_ién con otras fm:mas de
pensamiento contemporaneo

Badiou (Alain): 39n, 68n, 106
Derrida (Jacques): 26, 56
Estructuralismo: 59, 113
Foucault (Michel): 20, 41, 73, 83

Freud (Sigmund) y el psicoandlisis: 30, 36, 57, 93
Heidegger (Martin): 14, 21, 24,26, 51n, 104

Hermenettica: 114

Husserl (Edmund) y 1a fenomenologia: 14,24, 27,78, 82, 84,93
Klein (Mélanie): 28, 63, 69
Marxismo: 65

Positivismo 16gico: 12, 89, 90, 102




* Indice

Acontecimiento. ..

Compheacion..........couevoeeieeeeeeese e es e .

Corte-flujo (o sfntesis pasiva, o contemplacién)................ 26
Cristal de tiempo (o de inconsciente)..............c.coovovovnn.. 29
Cuerpo sin érganos (CsO)

Linea de fuga (y menor-mayor) _
Maquina de gUErra........cooveeeeeeeeveneerens e e

Multiplicidades
Plano de inmanencia (y caos)...
Problema.......co. oo




126

Ritomelo (diferenciay repetici(’)n)...
Rizoma...
Smguland'td&*s prcmdlwduales ...........................................

Sintesis disyuntiva (o dlsyuncmn inclusiva)....cocnenns 99
Univocidad del ser... -
Vida (o vitalidad) no- orgamca

REFERENCIAS Y ABREVIATURAS. ..eevcvevesesesernrssnessermresseernnneses L1 7

OTROS CONCEPTOS EVOCADOS ooeoveommrsimaenicscmsemsssis s i21

CONFRONTACION CON OTRAS FORMAS
DE PENSAMIENTO CONTEMPORANEO. .- e cveervcvvavsescacensemssnrsnsns L23






