HEEnnn
.l...I-I.I.I
Cee

SPINOZA:
FILOSOFIA PRACTICA

O /4

e s

e BIBLIOTECA

O ) iy

-.-.........I L)

B0 EEEEEEE SN AP\ ENE NP/« EEEREER

l-l.l.l-l.l -I .I.l-I.l.l.l-I-I.III-I.I.I.I.I.I x“l..‘-l_l_ '.l"' l'..l.l.l.l.l.l.l.l.
- — -

EEEEESEEEEEEE NSNS SNl BNV’ BB EEE
EEEEEEEEEEEE SN N "L U BN EEEEE
I.I-I.I.I.I.I.l.l .I-I-l-l.I-I.l-l.l.l.l-l.l.l.l.u.T‘,-A-L.";).I.l.l-l.l.l-lll-l.l.
IS EEEEEEEEEEEEEE Sl NS R RSN R R E N BN EEEN
U NN NN N NN N N N NN NN N NN NN NN NN NN EEEENN)
II-IIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIII




GILLES DELEUZE

Nacié en Paris en 1925 y murid en 1995.
Desde 1970 hasta 1987 fue profesor de filo-
sofia en la Sorbona. Es autor de numerosos
estudios y ensayos: Nietzsche y la filosofia
(1962), La filosofia critica de Kant (1963),
FProust y los signos (1964), Spinoza y el proble-
ma de la expresion (1968), La Idgica del senti-
do (1971) y, en 1972, en colaboracién con
Félix Guattari, del libro que le dio a conocer
mundialmente y le convirtié en uno de los
filésofos més polémicos de los afios setenta,
El anti-Edipo. Capitalismo y esquizofrenia.






Gilles Deleuze

Spinoza: filosofia practica

Traduccién de Antonio Escohotado

le>]

ABULA

.
:



Titulo original: Spinoza: Philosophie practique

La primera edicién de este libro aparecié en Francia en

Presses Universitaires de France en 1970. Se ha reanudado aqui,
modificindola y amplidndola en muchos capitulos (I, V y VI).

1.% edicién en Cuademnos Infimos: septiembre 1984
1.* edicién en Fibula: mayo 2001

1.2 edicién argentina en Fibula: enero 2004

© Les Editions de Minuit, 1981
Traduccién de Antonio Escohotado

Disefio de la coleccién: Pierluigi Cerri

Ilustracién de la cubierta: detalle de un retrato de Spinoza de la
escuela holandesa del s. xviL

Reservados todos los derechos de esta edicién para
Tusquets Editores, S.A., Venezuela 1664, (1096) Buenos Aires
tusquets@interar.com.ar - www.tusquets-editores.es

ISBN: 950-9779-68-7
Hecho el depésito de ley

Impreso en el mes de enero de 2004 en Artes Gréficas Delsur
Almirante Solier 2450, Sarandi, Pcia. de Buenos Aires
Impreso en la Argentina - Printed in Argentina



ADVERTENCIA

ESTA ES UNA COPIA PRIVADA PARA FINES
EXCLUSIVAMENTE EDUCACIONALES

QUEDA PROHIBIDA )
LA VENTA, DISTRIBUCION Y COMERCIALIZACION

El objeto de la biblioteca es facilitar y fomentar: ducacion

otorgando préstamos gratuitos de libros a personas d tores
mas desposeidos de la sociedad que por motj icos, de
situacion geogréfica o discapacidades fisicas n osibilidad
para acceder a bibliotecas publi rsitarias o
gubernamentales. En consecuencia 0 este libro se
considera vencido el préstamo del bera ser destruido.
No hacerlo, usted, se hace re e los perjuicios que
deriven de tal incumplimient

Si usted puede financiar el mendamos que lo compre
en cualquier libreria de i

Este proyecto no obti ngun tipo de beneficio econémico ni

ente.
is no permiten este tipo de préstamo,

% e esta biblioteca virtual.
una”idea de mi, recibe instruccion sin disminuir la

quién enciende su vela con la mia, recibe luz sin
oscuras",

R

sin egoismo

—Thomas Jefferson

Para otras publicaciones visite
www.lecturasinegoismo.com
Facebook: Lectura sin Egoismo
Twitter: @LectSinEgo
0 en su defecto escribanos a:
lecturasinegoismo@gmail.com
Referencia: 3409



N

[=)}

Indice

.Vidade Spinoza . ........... ... .. . ... 11
. Sobre la diferencia entre la ética y una moral ... .. 27
.Lascartasdel mal .......... ... .. .. .. L. 41
. Indice de los principales conceptos de la ética .... 57
. Evolucién de Spinoza ........... ... ... ... ... 135

. Spinoza y nosotros .......... ..o, 149






«Decidme qué os llevé a leer a Spinoza. {Fue por-
que era judio?

-No, Vuestra Merced, ni siquiera sabia que lo
fuese cuando di con su libro. Y, por otra parte, si
leisteis la historia de su vida, habréis advertido
cuin poco se le queria en la sinagoga. Encontré el
volumen en un chamarilero de la ciudad vecina; le
pagué un kopek, avergonzindome en un principio
por derrochar un dinero tan duro de ganar. Mis
tarde lei unas paginas, y después he continuado co-
mo si una rifaga de viento me empujase por la es-
palda. No lo he comprendido enteramente, ya os
lo he dicho, pero, cuando se abordan ideas como
éstas, es como si se cabalgara sobre la escoba de
una bruja. Ya no era el mismo hombre...

-¢Querriais explicarme qué significacién en-
contrais a la obra de Spinoza? En otras palabras, s
es una filosofia, éen qué consiste?

-No es facil decirlo. Conforme a los asuntos
tratados en los distintos capitulos, y aunque todo
se componga subterrdineamente, el libro significa
cosas diferentes. Pero creo que significa, sobre todo,
que Spinoza quiso hacer de si mismo un hombre
libre —tan libre como era posible, teniendo en cuen-
ta su filosofia, si comprendéis lo que quiero decir-
y esto llevando hasta el fin sus pensamientos y enla-
zando todos los elementos entre si, si Vuestra Mer-
ced tiene a bien excusarme este galimatias.

-No es mala forma de abordar el problema.
Por el hombre mds que por su obra. Pero...»

Bernard Malamud, E! hombre de Kiev






1
Vida de Spinoza

Bien comprendié Nietzsche, por haberlo vivido él mis-
mo, en qué radica el misterio de la vida de un fil6sofo. El
filésofo se apropia las virtudes ascéticas ~humildad, pobre-
za, castidad- para ponerlas al servicio de fines completa-
mente particulares, inesperados, en verdad muy poco ascé-
ticos.! Hace de ellos la expresién de su singularidad. No son
en su caso fines morales, ni medios religiosos para alguna
otra vida, sino mas bien los «efectos» de la filosofia misma.
Pues no hay en absoluto otra vida para el filésofo. Humil-
dad, pobreza y castidad se vuelven de inmediato efectos de
una vida particularmente rica y sobreabundante, tan pode-
rosa como para haber conquistado el pensamiento y pues-
to a sus érdenes cualquier otro instinto, efectos de lo que
Spinoza llama Naturaleza: una vida que ya no se vive con-
forme a la necesidad, en funciéon de medios y fines, sino
conforme a una produccién, una productividad, una po-
tencia, en funcién de causas y efectos. Humildad, pobreza
y castidad son su (del filésofo) manera de ser un Gran Vi-
viente y de hacer de su propio cuerpo el templo de una
causa demasiado orgullosa, demasiado rica, demasiado sen-
sual. De modo que, atacando al fil6sofo, cae uno en la ver-
gilenza de atacar una apariencia modesta, pobre y casta, lo
cual centuplica la rabia impotente; y el filésofo no ofrece
dénde hacer presa, aunque sea presa de todos los ataques.

Ahi recibe todo su sentido la soledad del filésofo. Pues
no puede integrarse en medio social alguno, no casa con

1. Nietzsche, Genealogia de la moral, 111.

11



ninguno. Sin duda es en los circulos democriticos y libe-
rales en los que encuentra las mejores condiciones para
vivir, o mds bien para sobrevivir. Pero estos circulos sig-
nifican para él solamente la garantia de que los malin-
tencionados no podrin envenenar ni mutilar la vida, se-
pararla de la potencia de pensar que va un poco més lejos
que los fines de un Estado, de una sociedad y de todo me-
dio social en general. Como mostrard Spinoza, en cual-
quier sociedad, se trata de obedecer y sélo de eso: por esta
razdn, las nociones de falta, de mérito y de demérito, de
bien y de mal, son exclusivamente sociales y atafien a la
obediencia y a la desobediencia. La mejor sociedad serd
entonces aquella que exime a la potencia de pensar del de-
ber de obedecer y evita en su propio interés someterla a
la regla del Estado, que sélo rige las acciones. En tanto el
pensamiento es.libre, y por lo tanto vital, la situacién no
es peligrosa; cuando deja de serlo, todas las otras opresio-
nes son igualmente posibles y, una vez llevadas a cabo,
cualquier accién se vuelve culpable y toda vida amenaza-
da. Es cierto que el filésofo encuentra en el Estado de-
mocritico y en los circulos liberales las condiciones mis
favorables. Pero en ningiin caso confunde sus fines con los
de un Estado ni con las aspiraciones de un medio social,
puesto que requiere del pensamiento fuerzas que se sus-
traen tanto a la obediencia como a la culpa y erige la ima-
gen de una vida mds alld del bien y del mal, rigurosa ino-
cencia sin mérito ni culpabilidad. El filésofo puede habitar
en Estados diferentes, frecuentar medios leCI‘SOS, pero al
modo de un eremita, de una sombra, v1a]ero 1nqu111no
de pensiones amuebladas. Por eso no hay que imaginar a
Spinoza rompiendo con un medio judio supuestamente
cerrado para entrar en los supuestamente abiertos medios
liberales: cristianismo liberal, cartesianismo, burguesia fa-
vorable a los hermanos De Witt... Pues alli donde vaya no
pide ni reclama, con mayor o menor posibilidad de éxito,
sino que sean tolerados él mismo y sus fines insélitos, y
juzga por esta tolerancia el grado de democracia, el grado

12



de verdad que una sociedad puede tolerar, o, al contrario,
el peligro que amenaza a todos los hombres.

Baruch de Spinoza nace en 1632 en el barrio judio de
Amsterdam de una familia de comerciantes acomodados de
origen espaiiol o portugués. Sigue en el colegio judio es-
tudios teoldégicos y comerciales. Desde los trece afios tra-
baja en la casa comercial de su padre mientras prosigue sus
estudios (a la muerte de su padre, en 1654, la dirigird jun-
to con su hermano hasta 1656). ¢Cémo se produjo la len-
ta conversién filoséfica que le hizo romper con la comu-
nidad judia, con los negocios, y le llevé a la excomunién
de 1656? No debemos imaginarnos una comunidad de
Amsterdam homogénea; es tan diversa en intereses e ideo-
logias como los medios cristianos. Se compone en su ma-
yor parte de antiguos marranos, esto es, de judios que han
practicado exteriormente el catolicismo en Espaiia y Por-
tugal, y que tuvieron que emigrar a finales del siglo XVI.
Aun los sinceramente adictos a su fe estin impregnados de
una cultura filoséfica, cientifica y médica que no se con-
cilia sin esfuerzo con el judaismo rabinico tradicional. El
mismo padre de Spinoza parece un escéptico, aunque no
por ello deja de desempeiiar un papel importante en la si-
nagoga y la comunidad judia. En Amsterdam, algunos no
se contentan con cuestionar el papel de los rabinos y de la
tradicién, sino hasta el sentido de la Escritura misma: Uriel
da Costa serd condenado en 1647 por haber negado la in-
mortalidad del alma y la ley revelada, y no haber recono-
cido mis que la ley natural, y Juan de Prado sobre todo
ser4 castigado en 1656, y ms tarde excomulgado, acusado
de haber sostenido que las almas mueren con los cuerpos,
que Dios solo existe en sentido filoséfico y que la fe es
inutil.2 Documentos recientemente publicados atestiguan
los estrechos vinculos de Spinoza con Prado: se puede pen-
sar que ambos casos fueron examinados conjuntamente. Si
Spinoza fue condenado con mayor severidad y excomulga-

2. Cf. 1.S. Révah, Spinoza et Juan de Prado, Mouton, 1959.

13



do ya en 1656, es porque rechazaba la penitencia y busca-
ba por si mismo la ruptura. Los rabinos, como en muchos
otros casos, parecen haber deseado un compromiso. Pero,
en lugar de la penitencia, Spinoza redacté una Apologia
para justificar su salida de la Sinagoga, o al menos un bos-
quejo del futuro Tratado teoldgico-politico. Que Spinoza hu-
biese nacido en el mismo Amsterdam, que fuera hijo de la
comunidad, sélo podia agravar su caso. La vida se le vol-
via dificil en Amsterdam. Después de un hipotético inten-
to de asesinato por parte de un fanitico, se traslada a Ley-
de para proseguir los estudios de filosofia, y se instala en
el suburbio de Rijnsburg. Se cuenta que Spinoza guardé su
capa atravesada por una cuchillada para mejor tener pre-
sente que el pensamiento no siempre es amado por los
hombres; si bien no es infrecuente que un filésofo acabe
procesado, es més raro que comience por una excomunion
y un intento de asesinato.

Por lo tanto, se deja de lado la variedad de la comuni-
dad judia y el devenir de un filésofo cuando se cree nece-
sario invocar influencias cristianas liberales para explicar,
como desde el exterior, la ruptura de Spinoza. Sin duda,
ya en Amsterdam, y en vida de su padre, habia seguido
cursos en la escuela de Van den Ende, frecuentada por mu-
chos jovenes judios que aprendian en ella el latin, los ele-
mentos de la filosofia y la ciencia cartesianas, matematicas
y fisica; antiguo jesuita, Francis Van den Ende adquirié ri-
pidamente una reputacién no sélo de cartesiano, sino de
librepensador y ateo, y hasta de agitador politico (sera eje-
cutado en Francia en 1674, inmediatamente después de la
rebelion del caballero de Rohan).? Sin duda también Spino-
za tuvo trato con cristianos liberales y anticlericales, inspi-
rados por cierto pantefsmo y un comunismo pacifista. Spi-
noza iba a reencontrarlos en Rijnsburg, que era uno de sus
centros: conecta con Jarig Jelles, Pieter Balling, Simon de

3. En la novela de Eugéne Sue Latréaumont figura Van den Ende en
sus actividades de conspirador demécrata.

14



Vries y el editor «progresista» Jan Rieuwertz (una carta de
Spinoza a Oldenburg, en 1665, da pruebas de pacifismo,
asi como otra a Jelles, de 1671, del tema comunitario). Sin
embargo, parece que Van den Ende permanecié compro-
metido con alguna forma de catolicismo, a pesar de todas
las restricciones para este culto en Holanda. En cuanto a
la filosofia de los mennonitas y colegiantes, queda muy su-
perada por la de Spinoza tanto en la critica religiosa como
en la concepcidn ética y la preocupacién politica. Mas que
en una influencia de los mennonitas o incluso de los car-
tesianos, puede pensarse que Spinoza se ha dirigido natu-
ralmente a los medios més tolerantes, a los mas idéneos
para recibir a un judio excomulgado que rechazaba tanto
al cristianismo como al judaismo del que procedia, y que
sélo a si mismo debia su ruptura.

Entre sus miltiples sentidos, la excomunién judia tenia
el politico y el econdmico. Se trataba de una medida bas-
tante frecuente y a menudo reversible. Privados del poder
de un Estado, los notables de la comunidad no tenian otra
sancidn para castigar a los que se sustraian a las contribu-
ciones financieras, o incluso a las ortodoxias politicas. Aho-
ra bien, en grado no menor que los del partido calvinista,
los notables judios habian conservado intacto su odio por
Espafia y Portugal, eran afectos politicamente a la casa de
Orange, tenian intereses en las Compafias de las Indias (el
rabino Menasses ben Israel, quien fue uno de los profeso-
res de Spinoza, estuvo él mismo a un paso de ser excomul-
gado en 1640 por haber criticado la Compaiiia Oriental, y
los miembros del Consejo que juzgd a Spinoza eran oran-
gistas, procalvinistas, antihispanicos y en su mayor parte ac-
cionistas de la Compaiiia). Los vinculos de Spinoza con
los liberales, sus simpatias por el partido republicano de
Jan de Witt, que pedia la disolucién de los grandes mo-
nopolios, todo esto hacia de Spinoza un rebelde. Ademas,
Spinoza no rompe con el medio religioso sin romper a su
vez con el econdémico, y abandona los negocios paternos.
Aprende la talla de cristales, se hace artesano, filésofo-ar-

15



tesano provisto de un oficio manual idéneo para captar y
seguir la orientacién de las leyes Opticas. También dibuja:
su antiguo bidgrafo Colerus cuenta que se habia dibujado
a si mismo en la actitud y con el traje del revolucionario
napolitano Masaniello.*

En Rijnsburg, Spinoza expone a sus amigos, en latin,
lo que se convertird en el Breve tratado. Estos toman notas,
Jelles traduce al holandés, tal vez Spinoza dicta algunos tex-
tos que ya habia escrito anteriormente. Hacia 1661, redac-
ta el Tratado sobre la reforma del entendimiento, que se abre
con algo asi como un itinerario espiritual a la manera men-
nonita, centrado en una denuncia de la riqueza. Este Tra-
tado, espléndida exposicién del método spinozista, nunca
es acabado. Alrededor de 1663, dedicado a un joven que
vivia con él y que, aunque le hiciera abrigar esperanzas,
le molestaba a la vez enormemente, presenta los Principios
de la filosofia de Descartes, afiadiéndoles un examen critico
de las nociones escoldsticas (Pensamientos metafisicos); Rieu-
wertz publica el libro, Jelles suministra los fondos, Balling
lo traducira al holandés. Louis Meyer, médico y poeta que
habilité un nuevo teatro en Amsterdam, compuso el pre-
facio. Con los Principios se cierra la obra «profesoral» de
Spinoza. Pocos pensadores escapan a la breve tentacién de
ser profesores de sus propios descubrimientos, tentacién
seminal de una ensefianza espiritual privada. Pero el pro-
yecto y el comienzo de la Etica trasladan a Spinoza desde
1661 a otra dimensidn, a otro elemento que, como vere-
mos, no puede ya ser el propio de una «exposicién», in-
cluso metddica. Acaso por esta razén Spinoza dejari sin
terminar el Tratado de la reforma, y a pesar de sus intencio-
nes posteriores nunca llegard a reanudarlo.® No debemos

4. Un grabado conservado en Amsterdam (Gabinete de Estampas
del Rijksmuseum) podria ser la reproduccién de este retrato.

5. La razén mas precisa de la suspensién del Tratado de la Reforma
debe buscarse en la teorfa de las «<nociones comunes» tal como aparece
en la Etica, que convierte en caducas o indtiles ciertas tesis del Zratado

(cf. cap. V).

16



creer que en su periodo casi profesoral fuese en momento
alguno cartesiano. Ya el Breve tratado muestra un pensa-
miento que se sirve del cartesianismo como de un medio,
no de suprimir, sino de purificar la escoldstica entera, el
pensamiento judio y el del Renacimiento, para sacar de
ellos algo profundamente nuevo que sélo es propio de Spi-
noza. La compleja relacién entre la exposicién de los Prin-
cipios y los Pensamientos metafisicos atestigua un doble juego
en el que se maneja el cartesianismo como un tamiz, pero
de tal modo que sale de él una nueva y prodigiosa esco-
lastica que ya no tiene nada que ver ni con la antigua ni
con el cartesianismo. El cartesianismo nunca llegé a ser el
pensamiento de Spinoza, se trata mds bien de una retérica;
Spinoza se sirve del cartesianismo como de una retdrica que
le es necesaria. Pero todo esto sélo encontrara su forma de-
finitiva en la Efzca.

En 1663, Spinoza se instala en Voorsburg, suburbio de
La Haya. Mis tarde, se establecerd en la capital. Lo que
define a Spinoza como viajero no son las distancias que re-
corre sino su capacidad para frecuentar pensiones amue-
bladas, su ausencia de vinculos, de posesiones y propieda-
des luego de su renuncia a la sucesién paterna. Continua
la Ftica; desde 1661, las cartas de Spinoza y sus amigos
muestran que éstos estan al corriente de las cuestiones del
primer libro, y Simon de Vries da cuenta de un circulo de
estudios cuyos miembros leen y comentan los textos en-
viados por Spinoza. Pero a la vez que se confia a un gru-
po de amigos les invita a guardar en secreto sus ideas, a
desconfiar de los extranjeros, como hard él mismo incluso
con respecto a Leibniz en 1675. El motivo de instalarse cer-
ca de La Haya es verosimilmente politico: la cercania de la
capital le es necesaria para aproximarse a medios liberales
activos y escapar a la indiferencia politica del grupo de es-
tudios. En los dos grandes partidos, calvinista y republica-
no, la situacién es la siguiente: el primero sigue compro-
metido con los temas de la lucha por la independencia,
con una politica de guerra, con las ambiciones de la casa

17



de Orange, con la formacién de un Estado centralizado. El
partido republicano, con una politica de paz, una organiza-
ci6n provincial y el desarrollo de una economia liberal. Al
comportamiento pasional y belicoso de la monarquia, Jan
de Witt opone el comportamiento racional de la reptblica
basado en un método «natural y geométrico». Ahora bien,
lo que resulta misterioso es que el pueblo siga siendo fiel
al calvinismo, a la casa de Orange, a la intolerancia y a los
temas bélicos. Desde 1653, Jan de Witt es ministro de Ho-
landa. Pero la republica no por ello deja de ser una repu-
blica por sorpresa y por azar, por falta de rey mas que por
preferencia, y mal aceptada por el pueblo. Cuando Spino-
za habla de la nocividad de las revoluciones, no debemos
olvidar que se concibe la revolucién en funcién de las de-
cepciones que inspir6 la de Cromwell, o de las inquietu-
des que causaba un posible golpe de Estado de la casa de
Orange. La ideologia «revolucionaria» estd en esa época
impregnada de teologia y, a menudo, como en el partido
calvinista, al servicio de una politica reaccionaria.

No resulta entonces extrafio que, en 1665, Spinoza in-
terrumpa provisionalmente la Etica y emprenda la redac-
cién del Tratado teoldgico-politico, una de cuyas cuestiones
principales es: {por qué el pueblo es tan profundamente
irracional?, épor qué se enorgullece de su propia esclavi-
tud?, épor qué los hombres luchan por su esclavitud como
si se tratase de su libertad?, {por qué es tan dificil, no ya
conquistar, sino soportar la libertad?, épor qué una religién
que invoca el amor y la alegria inspira la guerra, la intole-
rancia, la malevolencia, el odio, la tristeza y el remordi-
miento? En 1670, aparece el Tratado teoldgico-politico, ané-
nimamente y en una falsa edicién alemana. Pero el autor
fue rapidamente identificado; pocos libros han suscitado
tantas refutaciones, tantos anatemas, insultos y maldicio-
nes: judios, catdlicos, calvinistas y luteranos, todos los cir-
culos bien pensantes, y los mismos cartesianos, rivalizan en
denunciarlo. Es entonces cuando los términos «spinozis-
mo», «spinozista» se vuelven injurias y amenazas. E inclu-

18



so se denuncia a los criticos de Spinoza de los que se sos-
pecha que no son lo suficientemente duros. Efectivamente
hay sin duda entre esos criticos algunos liberales y carte-
sianos intimidados que, al participar en el ataque, dan prue-
bas de su ortodoxia. Un libro explosivo conserva para siem-
pre su carga explosiva: todavia hoy no puede leerse el
Tratado sin descubrir en él la funcién de la filosofia como
empresa radical de desengafio, o como ciencia de los «efec-
tos». Un comentarista reciente ha podido afirmar que la
verdadera originalidad del Tratado estriba en considerar a
la religién como un «efecto». No sédlo en el sentido cau-
sal, sino en un sentido éptico, efecto del que es necesario
inquirir el proceso de produccién para relacionarlo con sus
causas racionales y necesarias en su actuacién sobre los
hombres que no las comprenden (por ejemplo, como las
leyes de la naturaleza son necesariamente aprehendidas
como «signos» por los que tienen una fuerte imaginacion
y débil el entendimiento). Hasta en su trato con la religién
pule anteojos Spinoza, anteojos especulativos que desvelan
el efecto producido y las leyes de su produccién.

Son sus contactos con el partido republicano, acaso la
proteccién de De Witt, los que evitan a Spinoza amenazas
més concretas. (Ya en 1669, Koerbagh, autor de un diccio-
nario filoséfico del que se denunciaba el caricter spinozista,
habia sido arrestado y muerto en la circel.) Pero Spinoza
tiene que irse del suburbio, en el que los pastores le han
hecho dificil la vida, para instalarse en La Haya. Y, sobre
todo, al precio del silencio. Los Paises Bajos estin en gue-
rra. Cuando, en 1672, los hermanos De Witt fueron asesi-
nados y el partido orangista tomé de nuevo el poder, ya
no pudo Spinoza publicar la Etica: un corto intento en
Amsterdam, en 1675, le disuadié répidamente de ello. «Al-
gunos tedlogos aprovecharon la ocasién para presentar
abiertamente una denuncia contra mi ante el principe y los

6. Cf. J.-P. Osier, prefacio a Lessence du christianisme de Feuerbach,
«Ou Spinoza ou Feuerbach», Maspero, Paris.

19



magistrados; por afiadidura, ciertos cartesianos estipidos,
para librarse de la sospecha de serme favorables, no cesa-
ban, ni cesan, de pregonar su horror por mis opiniones y
mis escritos.»” Spinoza no piensa en abandonar el pais. Pero
se queda cada vez miés solo y enfermo. El dnico medio so-
cial en el que habria podido vivir en paz le vuelve la es-
palda. A pesar de todo recibe la visita de hombres ilustra-
dos que desean conocer la Etica, sin que esto sea obsticulo
para que se unan luego a los criticos o incluso nieguen las
visitas que le hicieron (como Leibniz en 1676). La citedra
de filosofia de Heidelberg, que el Elector palatino le offre-
ce en 1673, no puede tentarle: Spinoza pertenece a esa cas-
ta de «pensadores privados» que invierten los valores y fi-
losofan a martillazos, y no a la de los «profesores publicos»
(quienes, conforme al elogio de Leibniz, no afectan a los
sentimientos establecidos, al orden de la Moral y la Poli-
cia). «<No habiéndome nunca tentado la ensefianza publica,
no he podido decidirme, aunque haya reflexionado larga-
mente sobre ello, a aprovechar esta magnifica ocasién.»® El
pensamiento de Spinoza se ocupa ahora del problema més
reciente: écudles son las posibilidades de una aristocracia
comercial?, {por qué se malogré la reptiblica liberal?, ¢a qué
achacar el fracaso de la democracia?, ées posible convertir
a la multitud en una colectividad de hombres libres, en lu-
gar de un conjunto de esclavos? Todas estas preguntas ani-
man el Tratado politico, que queda sin acabar, simbdlica-
mente, al comienzo del capitulo sobre la democracia. En
febrero de 1677, muere Spinoza, sin duda de una enferme-
dad pulmonar, en presencia de su amigo Meyer, quien se
hace con los manuscritos. A finales de ese afio, las Opera
posthuma empiezan a aparecer en entrega anénima.

7. Carta LXVIII, a Oldenburg.

8. Carta XLVIII, a Fabritius. —Sobre la concepcién spinozista de la
enseiianza, cf. Tratado politico, capitulo VIII, seccién 49: «Toda persona
destacada que asi lo hubiere solicitado seria autorizada a impartir ense-
flanza publica, a sus expensas y con peligro de su reputacién».

20



Esta vida frugal y sin pertenencias, consumida por la
enfermedad, este cuerpo delgado, enclenque, esta cara ova-
lada y morena con sus brillantes ojos negros, écémo expli-
car la impresién que dan de estar recorridos por la Vida
misma, de poseer una potencia idéntica a la Vida? Con
toda su forma tanto de vivir como de pensar erige Spino-
za una imagen de la vida positiva, afirmativa, contra los si-
mulacros con los que se conforman los hombres. Y no sélo
se conforman con ellos, sino que el hombre odia la vida,
se avergilenza de la vida; un hombre de la autodestrucciéon
que multiplica los cultos a la muerte, que lleva a efecto la
sagrada unién del tirano y del esclavo, del sacerdote, el juez
y el guerrero, siempre ocupado en poner cercos a la vida,
en mutilarla, matarla a fuego lento o vivo, enterrarla o aho-
garla con leyes, propiedades, deberes, imperios: tal es lo
que Spinoza diagnostica en el mundo, esta traicién al uni-
verso y al hombre. Su bidgrafo Colerus refiere que disfru-
taba con las luchas de arafias: «Buscaba arafias a las que
hacia luchar entre ellas, o bien moscas a las que lanzaba a
la tela de arafia, y contemplaba después estas batallas con
tanto placer que algunas veces no podia contener la risa».’
Pues los animales nos ensefian al menos el caricter irre-
ductiblemente exterior de la muerte. No la llevan en si mis-
mos, aunque se la den necesariamente los unos a los otros;
se trata de la muerte como «mal encuentro» inevitable en
el orden de las existencias naturales. Pero ellos no han in-

9. Esta anécdota nos parece auténtica porque en ella encontramos
numerosas resonancias «spinozistas». La lucha de arafias, o arafia-mosca,
podia fascinar a Spinoza por muchas razones: 1.° desde el punto de vis-
ta de la exterioridad de la muerte necesaria; 2.° desde el punto de vista
de la composicién de relaciones en la naturaleza (c6mo expresa la tela
una relacién de la arafia con el mundo, que se apropia como tal de las
relaciones propias a la mosca); 3.° desde el punto de vista de la relativi-
dad de las perfecciones (c6mo un estado que muestra una imperfecciéon
del hombre, por ejemplo la guerra, puede, por el contrario, atestiguar
una perfeccién si se lo relaciona con otra esencia, como la del insecto:
of. Carta XIX, a Blyenbergh). Mas adelante reencontraremos estos pro-
blemas.

21



ventado todavia esta muerte interior, este sadomasoquismo
universal del esclavo-tirano. En el reproche que Hegel har4
a Spinoza, haber ignorado lo negativo y su potencia, resi-
de la gloria y la inocencia de Spinoza, su més propio des-
cubrimiento. En un mundo roido por lo negativo, él tiene
suficiente confianza en la vida, en la potencia de la vida,
como para controvertir la muerte, el apetito asesino de los
hombres, las reglas del bien y del mal, de lo justo y de lo
injusto. Suficiente confianza en la vida como para denun-
ciar todos los fantasmas de lo negativo. La excomunién, la
guerra, la tirania, la reaccién, los hombres que luchan por
su esclavitud como si se tratase de su libertad, forman el
mundo de lo negativo en el que vivia Spinoza; el asesina-
to de los hermanos De Witt guarda para él un valor ejem-
plar. Ultimi barbarorum. Todas las formas de humillar y rom-
per la vida, todo lo negativo, tienen, segtin su opinién, dos
fuentes, la primera vertida hacia el exterior y la otra hacia
el interior, resentimiento y mala conciencia, odio y culpabi-
lidad. «El odio y el remordimiento, los dos enemigos capi-
tales del género humano.»!® Denuncia sin cansancio estas
fuentes en su vinculacién con la conciencia del hombre, y
anuncia que no se agotardn sino con una nueva concien-
cia, bajo una nueva visién, en un nuevo apetito de vivir.
Spinoza siente, experimenta su eternidad.

En Spinoza, la vida no es una idea, una cuestién sélo
tedrica. Es una forma de ser, un mismo y eterno modo en
todos los atributos. Y es tinicamente desde este punto de
vista desde el que adquiere todo su sentido el método geo-
métrico. En la Etica, se opone Spinoza a lo que él llama
sitira, y es satira todo lo que se goza de la impotencia y
el pesar de los hombres, todo lo que expresa el desprecio
y la burla, todo lo que se alimenta de acusaciones, male-
volencias, desprecios, interpretaciones bajas, todo lo que
rompe las almas (el tirano necesita almas rotas como las al-
mas rotas al tirano). El método geométrico no es ya un mé-

10. Breve tratado, primer didlogo.

22



todo de exposicién intelectual, ya no se trata de una po-
nencia profesoral, sino de un método de invencién. Se con-
vierte en un método de rectificacién vital y 6ptica. Si el
hombre esta de alguna manera torcido, este efecto de tor-
sién sera rectificado refiriéndolo a sus causas more geome-
trico. Esta geometria Optica atraviesa toda la Etica. Se ha
planteado la pregunta de si debia leerse la Etica en térmi-
nos de pensamiento o en términos de potencia (por ejem-
plo, ¢los atributos son potencias o conceptos?). De hecho,
sélo hay un término, la Vida, que comprenda al pensa-
miento, pero que inversamente no sea comprendido sino
por el pensamiento. No se trata de que la vida se dé en el
pensamiento, sino de que unicamente el pensador tiene
una vida potente y exenta de odio y culpabilidad, de que
tan sélo la vida explica al pensador. Hay que comprender
en conjunto el método geométrico, la profesiéon de pulir
anteojos y la vida de Spinoza. Pues Spinoza es de la estir-
pe de los vivientes-videntes. El dice con precisién que las
demostraciones son los «ojos del espiritu».!! Se trata del ter-
cer ojo, del que permite ver la vida més alld de todas las
apariencias falsas, las pasiones y las muertes. Para una vi-
sién tal son necesarias las virtudes ~humildad, pobreza, cas-
tidad, frugalidad-, ya no como virtudes que mutilan la
vida, sino como potencias que la abrazan y la penetran.
Spinoza no creia en la esperanza, ni siquiera en el coraje;
s6lo crefa en la alegria, y en la visién. Dejaba vivir a los
otros con tal de que los otros le dejaran vivir. Queria unica-
mente inspirar, despertar, desvelar. La demostracion como
tercer 0jo no tiene por objeto imponer, ni aun convencer,
sino sélo componer el anteojo o pulir el vidrio para esta
inspirada visién libre. «A mi parecer, ve usted, los artistas,
los sabios, los filésofos trabajan duramente puliendo lenti-
llas. No se trata sino de vastos preparativos con vistas a un
acontecimiento que no acaba de producirse. Un dia la len-
tilla serd perfecta, y ese dia todos percibiremos con clari-

11. Tratado teoldgico-politico, capitulo 13: Etica, V. 23, escolio.

23



dad la asombrosa, la extraordinaria belleza de este mun-

do...» (Henry Miller).

BIBLIOGRAFIA

Spinoza public6 las dos obras siguientes: Primera y segunda
parte de los Principios de la filosofia de René Descartes, demostrados a
la manera de los gedmetras, seguidas de los Pensamientos Metafisicos
(1663, en latin); Tratado teoldgico-politico (1670, en latin).

Spinoza habia escrito también, sin llegar a publicarlos por
distintas razones:

1650-1660: Breve tratado de Dios, del hombre y de su beatitud. Se
trataba en un principio de una exposicién en latin. Pero sélo co-
nocemos dos manuscritos holandeses que son como notas de un
oyente, en algunas de cuyas partes habia podido colaborar el pro-
pio Spinoza. El conjunto parece reunir elementos de fechas di-
ferentes, siendo sin duda el «Primer didlogo» el ms antiguo.

1661: Tratado de la reforma del entendimiento, en latin. Este li-
bro quedé inacabado. Spinoza comienza también la redaccién
de la Etica: es probable que determinadas tesis de la Etica, prin-
cipalmente sobre las «nociones comunes», le hicieran considerar
el Tratado como ya superado.

1661-1675: La Etica. Libro acabado, en latin, cuya publica-
cién Spinoza prevé para 1675. Renuncia a ello por motivos de
prudencia y seguridad.

1675-1677: Tratado politico. Libro no acabado, en latin. En fe-
chas poco precisas Spinoza escribe en holandés dos breves tra-
tados, Cdlculo de probabilidades y Tratado del arco irss. Y, en latin,
un Compendio de gramdtica hebrea, incompleto.

Desde 1677 aparecen las Opera posthuma, que contienen gran
numero de cartas, asi como el Tratado de la reforma, la Etica, el
Tratado politico y el Compendio.

Las dos grandes ediciones son la de Van Vloten y Land (1882-
1884) y la de Gebhardt (1925).

24



Las principales traducciones al francés son: para la mayor
parte de la obra, la de Appuhn (Garnier) y la de Caillois, Frances
y Misraki (la Pléiade); para la Etica, la bellisima traduccién de
Guérinot (Pelletan); para el Tratado de la reforma, la de Koyré
(Vrin). El Compendio de gramdtica hebrea, que contiene observa-
ciones extremadamente preciosas sobre el sujeto, el atributo, el
modo y las verdaderas formas en hebreo, fue traducido por Joél
y Jocelyne Askénazi, con un prefacio de Alquié (Vrin).

_ Martial Gueroult publicé un comentario sistematico de la
Etica, proposicién por proposicién: dos tomos han aparecido has-
ta ahora, que corresponden a los dos primeros libros de La ética
(Aubies-Montaigne).

Los tres textos basicos sobre la vida de Spinoza son: el de
Lucas, admirador confuso que asegura haber conocido a Spino-
za; el de Colerus, comedido; el de Pierre Bayle, hostil y carica-
turesco. Las dos grandes biografias clasicas son la de Freudenthal
(1899) y la de Dunin-Borkowski (1933-1936).

Se encontrard una descripcién de los presuntos retratos de
Spinoza, datos biograficos, manuscritos y ediciones, en un catalo-
go del Instituto Neerlandés de Paris (Spinoza, troisiéme centenaire
de la mort du philosophe, 1977).

En castellano se han publicado las siguientes obras de Spi-
noza:

Etica, traduccién de Angel Rodriguez Bachiller, Ed. Aguilar
(1961).

tica, traduccién de Vidal Pefia Garcia, Ed. Nacional (1980).

Tratado teoldgico-politico, traduccién de Emilio Reus Baha-
monde, Ed. Sigueme (1976).

Tratado teoldgico-politico. Tratado politico, Ed. Tecnos (1966).

25






2
Sobre la diferencia entre la ética
y una moral

Ningtin filésofo fue més digno, pero tampoco ningu-
no fue mas injuriado y odiado. Para comprender el mo-
tivo no basta con tener presente la gran tesis tedrica del
spinozismo: una sola substancia que consta de una infi-
nidad de atributos, Deus sive Natura, las «criaturas» siendo
s6lo modos de estos atributos o modificaciones de esta
substancia. No basta con mostrar cémo el panteismo y el
ateismo se combinan en esta tesis negando la existencia
de un Dios moral, creador y trascendente; es necesario
mas bien comenzar con las tesis pricticas que hicieron
del spinozismo piedra de escindalo. Estas tesis implican
una triple denuncia: de la «conciencia», de los «valores»
y de las «pasiones tristes». Son las tres grandes afinidades
con Nietzsche. Y, todavia en vida de Spinoza, son las ra-
zones por las que se le acusa de materialismo, de inmora-
lismo y de ateismo.

1. Desvalorizacion de la conciencia (en beneficio
del pensamiento): Spinoza, materialista

Spinoza propone a los filésofos un nuevo modelo: el
cuerpo. Les propone instituir al cuerpo como modelo:
«No sabemos lo que puede el cuerpo...». Esta declaracion
de ignorancia es una provocacién: hablamos de la con-
ciencia y de sus decretos, de la voluntad y de sus efectos,
de los mil medios de mover el cuerpo, de dominar el cuer-

po y las pasiones, pero no sabemos ni siquiera lo que puede un

27



cuerpo.! A falta de saber, gastamos palabras. Como dir4
Nietzsche, nos extrafiamos ante la conciencia, pero «mds
bien es el cuerpo lo sorprendente...».

Sin embargo, a una de las tesis tedricas mas célebres de
Spinoza se la conoce por el nombre de paralelismo; no con-
siste solamente en negar cualquier relacién de causalidad
real entre el espiritu y el cuerpo, sino que prohibe toda pri-
macia de uno de ellos sobre el otro. Si Spinoza rechaza
cualquier superioridad del alma sobre el cuerpo, no es para
instaurar una superioridad del cuerpo sobre el alma, que
tampoco seria inteligible. La significacién préctica del pa-
ralelismo se hace patente en el vuelco del principio tradi-
cional sobre el que se fundaba la Moral como empresa de
dominio de las pasiones por la conciencia: cuando el cuer-
po actuaba, el alma padecia, se afirmé, y el alma no ac-
tuaba sin que el cuerpo padeciese a su vez (regla de la re-
~ lacién inversa, cf. Descartes, Tratado de las pasiones, articulos
1y 2). Segtin la Etica, por el contrario, lo que es accién en
el alma es también necesariamente accién en el cuerpo, y
lo que es pasién en el cuerpo es también necesariamente
pasién en el alma.? Ninguna primacia de una serie sobre la
otra. Entonces, équé quiere decir Spinoza cuando nos in-
vita a tomar el cuerpo como modelo?

Se trata de mostrar que el cuerpo supera el conocimien-
to que de él se tiene, y que el pensamiento supera en la misma
medida la conciencia que se tiene de él. No hay menos cosas en
el espiritu que superan nuestra conciencia, que cosas en el
cuerpo que superan nuestro conocimiento. Sélo por un
tnico e igual movimiento llegaremos, si es que es posible,
a captar la potencia del cuerpo més all4 de las condiciones
dadas de nuestro conocimiento, y a captar la potencia del
espiritu mas alld de las condiciones dadas de nuestra con-
ciencia. Se busca la adquisicién de un conocimiento de los
poderes del cuerpo para descubrir paralelamente los poderes

1. Etica, 111, 2, escolio.
2. Etica, 111, 2, esc. (y 111, 13, esc.).

28



del espiritu que escapan a la conciencia, y asi comparar es-
tos poderes. En resumen, segiin Spinoza, el modelo cor-
poral no implica desvalorizacién alguna del pensamiento
en relacién a la extensién, sino algo mucho mas impor-
tante, una desvalorizacién de la conciencia en relacién al
pensamiento; un descubrimiento del inconsciente, de un
inconsciente del pensamiento, no menos profundo que lo des-
conocido del cuerpo.

Ocurre que la conciencia es naturalmente el lugar de
una ilusidén. Su naturaleza es tal que recoge los efectos pero
ignora las causas. El orden de las causas se define por lo
siguiente: cada cuerpo en su extensioén, cada idea o cada
espiritu en el pensamiento estin constituidos por relacio-
nes caracteristicas que subsumen las partes de este cuerpo,
las partes de esta idea. Cuando un cuerpo «se encuentra
con» otro cuerpo distinto, 0 una idea con otra idea dis-
tinta, sucede o bien que las dos relaciones se componen
formando un todo més poderoso, o bien que una de ellas
descompone la otra y destruye la cohesién entre sus par-
tes. En esto consiste lo prodigioso, tanto del cuerpo como
del espiritu, en estos conjuntos de partes vivientes que se
componen, y se descomponen siguiendo leyes complejas.®
El orden de las causas es asi un orden de composicién y
descomposicién de relaciones que afecta sin limite a la na-
turaleza entera. Pero nosotros, en cuanto seres conscientes,
nunca recogemos sino los ¢fectos de estas composiciones y
descomposiciones; experimentamos alegria cuando un cuer-
po se encuentra con el nuestro y se compone con él, cuan-
do una idea se encuentra con nuestra alma y se compone
con ella, o, por el contrario, tristeza cuando un cuerpo
o una idea amenazan nuestra propia coherencia. Nuestra
situacién es tal que sélo recogemos «lo que le sucede»
a nuestro cuerpo, o «lo que le sucede» a nuestra alma,
es decir, el efecto de un cuerpo sobre el nuestro, el efecto
de una idea sobre la nuestra. Pero de nuestro cuerpo con-

3. Incluso el espiritu tiene gran cantidad de partes; cf. Etica, 11, 15.

29



forme a su relacién propia y de nuestra alma conforme a
su relacién propia, de los otros cuerpos y de las otras al-
mas o ideas conforme a sus respectivas relaciones, a las re-
glas por las que se componen y se descomponen todas es-
tas relaciones, de todo esto nada sabemos en el orden dado
de nuestro conocimiento y de nuestra conciencia. En po-
cas palabras, las condiciones en que conocemos las cosas
y somos conscientes de nosotros mismos nos condenan a
no tener mds que ideas inadecuadas, confusas y mutiladas, efec-
tos separados de sus propias causas.* Por eso no podemos
pensar que los nifios son felices, o perfecto el primer hom-
bre; pues ignorantes de causas y naturalezas, reducidos a la
conciencia del acontecer, condenados a sufrir efectos cuya
ley no llegan a comprender, son los esclavos de cada cosa,
ansiosos e infelices en la medida de su imperfeccién. (Na-
die se ha opuesto como Spinoza a la tradicién teoldgica de
un Adin perfecto y feliz.)

¢Cémo calma su angustia la conciencia? ¢Cémo Adéin
llega a imaginarse feliz y perfecto? Gracias a que se opera
una triple ilusién. Puesto que sdlo recoge efectos, la con-
ciencia remediard su ignorancia trastocando el orden de las
cosas, tomando los efectos por las causas (tlusion de las cau-
sas finales): del efecto de un cuerpo sobre el nuestro hard
la causa final de la accién del cuerpo exterior, y de la idea
de este efecto, la causa final de sus propias acciones. Desde
este momento, se tomard a si misma por causa primera,
alegando su poder sobre el cuerpo (ilusién de los decretos li-
bres). Y alli donde ya no le es posible a la conciencia ima-
ginarse ni causa primera ni causa organizadora de los fines,
invoca a un Dios dotado de entendimiento y de voluntad
que, mediante causas finales o decretos libres, dispone para
el hombre un mundo a la medida de su gloria y de sus cas-
tigos (tlusion teoldgica).® E incluso no basta con afirmar que
la conciencia se hace ilusiones; pues es inseparable de la

4. Etica, 11, 28, 29.
5. Etica, 1, apéndice.

30



triple ilusién que la constituye: ilusién de la finalidad, ilu-
sién de la libertad, ilusién teoldgica. La conciencia es solo
un sofiar despierto. «Asi es como un nifio cree desear li-
bremente la leche; un joven furioso, la venganza; y un co-
barde, la huida. Un borracho también cree decir, por un
libre decreto del espiritu, lo que sereno nunca querria ha-
ber dicho.»®

Aun urge que la misma conciencia tenga una causa.
Spinoza define ocasionalmente el deseo como «el apetito
con conciencia de si mismo». Pero precisa que se trata so-
lamente de una definicién nominal del deseo, y que la con-
ciencia nada afiade al apetito («no nos inclinamos por algo
porque lo consideramos bueno, sino que, por el contrario,
consideramos que es bueno porque nos inclinamos por
ello»).” Por lo tanto, hay que llegar a una definicién real
del deseo que muestre a un tiempo la «causa» por la que
la conciencia parece abrirse en el proceso del apetito. Aho-
ra bien, el apetito no es més que esfuerzo por el que cada
cosa se esfuerza en perseverar en su ser, cada cuerpo en la
extension, cada alma o cada idea en el pensamiento (cona-
tus). Pero puesto que este esfuerzo nos empuja a diferentes
acciones de acuerdo al caricter de los objetos con los que
nos encontramos, tendremos que afirmar que estd en cada
instante determinado por las afecciones procedentes de los
objetos. Estas afecciones determinantes son necesariamente la
causa de la conciencia del conatus.® Y como las afecciones no
pueden separarse del movimiento por el que nos condu-
cen a una perfeccién mayor o menor (alegria o tristeza), se-
gin si la cosa con la que nos encontramos se compone
con nosotros o, por el contrario, tiende a descomponernos,
la conciencia aparece como el sentimiento continuo de este
paso de mas o menos, de menos o mds, testigo de las va-

6. Etica, 111, 2, esc.

7. Efica, 111, 9, esc.

8. Etica, 111, definicidén del deseo («para que mi definicién envol-
viese la causa de la conciencia...»).

31



riaciones y de las determinaciones del coratus en funcién
de los otros cuerpos o de las otras ideas. El objeto que
conviene a mi naturaleza me determina a formar una tota-
lidad superior que nos comprende, a él mismo y a mi. El
que no me conviene pone mi cohesién en peligro y tien-
de a dividirme en subconjuntos que, en el limite, entran
en relaciones incompatibles con mi relacién constitutiva
(muerte). La conciencia es el paso o, més bien, el sentimien-
to del paso de estas totalidades menos poderosas a totali-
dades mas poderosas, e inversamente. Es puramente tran-
sitiva. Pero no es propiedad del todo, ni de algiin todo en
particular; sdlo tiene el valor de una informacién necesa-
riamente confusa y mutilada. Aqui también Nietzsche es
estrictamente spinozista, cuando escribe: «Lo maés de la ac-
tividad principal es inconsciente; la conciencia sélo suele
aparecer cuando el todo quiere subordinarse a un todo su-
perior, y es primero la conciencia de este todo superior,
de la realidad exterior a mi; la conciencia nace en relacién
al ser del que podriamos ser funcién, es el medio de in-
corporarnos a él»,

2. Desvalorizacion de todos los valores, principalmente del bien
y del mal (en beneficio de lo «bueno» y lo «<malo»): Spinoza,
inmoralista

«No comeras del fruto..»: el angustiado e ignorante
Adéan comprende estas palabras como el enunciado de una
prohibicién. Sin embargo, ¢de qué se trata realmente? Se
trata de un fruto que, en su condicién de fruto, envene-
nard a Adin si éste lo come. Se trata del encuentro de dos
cuerpos cuyas relaciones caracteristicas no se componen; el
fruto actuard como un veneno, es decir, provocard que las
partes del cuerpo de Addn (y, paralelamente, la idea del fruto
lo hara con las partes de su alma) entren en nuevas relaciones
que no corresponden ya a su propia esencia. Pero, ignorando las
causas, Adan cree que se le prohibe moralmente, aunque,

32



en realidad, Dios sélo le revela las consecuencias naturales
de la ingestién del fruto. Spinoza nos lo recuerda obstina-
damente: todos los fendmenos que agrupamos bajo la ca-
tegoria del Mal, las enfermedades, la muerte, son de este
tipo, mal encuentro, indigestién, envenenamiento, intoxi-
cacién, descomposicién de la relacién.’

En cualquier caso, siempre hay relaciones que se com-
ponen dentro del propio orden, conforme a las leyes eter-
nas de la naturaleza entera. Aunque no haya Bien ni Mal,
si hay bueno y malo. <Mds alld del Bien y del Mal, esto al
menos no quiere decir mis alli de lo bueno y lo malo.»!°
Lo bueno tiene lugar cuando un cuerpo compone directa-
mente su relacién con la nuestra y aumenta nuestra poten-
cia con parte de la suya, o con toda entera. Por ejemplo,
un alimento. Lo malo tiene lugar, para nosotros, cuando un
cuerpo descompone la relacién del nuestro, aunque se com-
ponga luego con nuestras partes conforme a relaciones dis-
tintas a las que corresponden a nuestra esencia, como ac-
tla un veneno que descompone la sangre. Bueno y malo
tienen asi un primer sentido, objetivo aunque relativo y
parcial: lo que conviene a nuestra naturaleza, y lo que no
le conviene. Y, por consiguiente, bueno y malo tienen un
segundo sentido, subjetivo y modal, que califica dos tipos,
dos modos de existencia del hombre; se llamard bueno
(o libre o razonable o fuerte) a quien, en lo que esté en su
mano, se esfuerce en organizar los encuentros, unirse a lo
que conviene a su naturaleza, componer su relacién con
relaciones combinables y, de este modo, aumentar su po-
tencia. Pues la bondad es cosa del dinamismo, de la poten-
cia y composicién de potencias. Se llamard malo, o escla-
vo, débil, o insensato, a quien se lance a la ruleta de los
encuentros conforméandose con sufrir los efectos, sin que
esto acalle sus quejas y acusaciones cada vez que el efecto
sufrido se muestre contrario y le revele su propia impoten-

9. Tratado teoldgico-politico, cap. 4. Y Carta XIX, a Blyenbergh.
10. Nietzsche, Genealogia de la moral, tratado primero, seccién 17.

33



cia. Pues de tanto encontrarse con Dios sabe que en cual-
quier circunstancia, imaginando poder arreglarselas siempre
o con mucha violencia 0 con un poco de astucia, écémo
no acabari con mis malos encuentros que buenos? ¢{Cémo
no acabari destruyéndose a fuerza de culpabilidad, y des-
truyendo a los otros con tanto resentimiento, propagando
en todas direcciones su propia impotencia y esclavitud, su
propia enfermedad, sus indigestiones, toxinas y venenos?
Llegard a no poder encontrarse consigo mismo.'!

De este modo, la Etica, es decir, una tipologia de los
modos inmanentes de existencia, reemplaza la Moral, que
refiere siempre la existencia a valores trascendentes. La mo-
ral es el juicio de Dios, el sistema del Juicio. Pero la Etica
derroca el sistema del juicio. Sustituye la oposicién de los
valores (Bien-Mal) por la diferencia cualitativa de los modos
de existencia (bueno-malo). La ilusién de los valores estd
unida a la ilusién de la conciencia; como la conciencia es
ignorante por esencia, como ignora el orden de las causas
y las leyes, de las relaciones y sus composiciones, como se
conforma con esperar y recoger el efecto, desconoce por
completo la Naturaleza. Ahora bien, para moralizar, basta
con no comprender. Resulta claro que, en el momento en
que no la comprendemos, una ley se nos muestra bajo la
especie moral de una obligacién. Si no comprendemos la
regla de tres, la aplicaremos acatindola como un deber. Si
Adin no comprende la regla de la relacién de su cuerpo
con el fruto, escuchari en la palabra de Dios una prohibi-
cién. Mi4s aun, la forma confusa de la ley moral ha com-
prometido hasta tal punto la ley de la naturaleza que el fi-
l16sofo ya no debe hablar de leyes de la naturaleza, sino
solamente de verdades eternas: «Sélo por analogia se apli-
ca la palabra ley a las cosas naturales; por ley no se acos-
tumbra entender otra cosa que un mandato...».’? Como
dice Nietzsche a propésito de la quimica, esto es, de la

11. Cf. el texto sobre el suicidio, Etica, IV, 20, esc.
12. Tratado teoldgico-politico, cap. 4.

34



ciencia de los antidotos y los venenos, mds vale evitar la
palabra ley, que tiene un regusto moral.

Seria facil, sin embargo, separar ambos dominios, el de
las verdades eternas de la Naturaleza y el de las leyes mo-
rales institucionales, aunque s6lo se atendiese a los efectos.
Cojamos la palabra a la conciencia: la ley moral es un de-
ber, no tiene otro efecto ni finalidad que la obediencia. Tal
vez esta obediencia resulte indispensable, tal vez los man-
damientos resulten bien fundados. No es ésta la cuestion.
La ley, moral o social, no nos aporta conocimiento algu-
no, no nos hace conocer nada. En el peor de los casos, im-
pide la formacién del conocimiento (lz ley del tirano). En el
mejor, prepara el conocimiento y lo hace posible (lz ley de
Abrabam o de Cristo). Entre estos dos extremos ocupa el lu-
gar del conocimiento en aquellos que no pueden alcanzar-
lo a causa de su modo de existencia (I ley de Moisés). Pero,
de cualquier forma, no deja de manifestarse una diferen-
cia de naturaleza entre el conocimiento y la moral, entre
la relacién mandamiento-obediencia y la relacién cono-
cido-conocimiento. La miseria de la teologia y su nocivi-
dad no son, segun Spinoza, solamente especulativas; se ori-
ginan en la confusién prictica, inspirada por la teologia,
entre estos dos Ordenes de naturaleza diferente. O, por lo
menos, la teologia considera las revelaciones de la Escritu-
ra como bases del conocimiento, incluso si este conoci-
miento ha de desarrollarse racionalmente o aun ser tras-
puesto, traducido por la razén; de donde se origina la
hipétesis de un Dios moral, creador y trascendente. Se da
aqui, ya lo veremos, un error que compromete la ontolo-
gia entera; se trata de la historia de un largo error en el que
se confunde el mandamiento con algo que hay que com-
prender, la obediencia con el conocimiento mismo, el Ser
con un fiat. La ley es siempre la instancia trascendente que
determina la oposicién de los valores Bien-Mal; el conoci-
miento, en cambio, es la potencia inmanente que deter-
mina la diferencia cualitativa entre los modos de existen-
cia bueno-malo.

35



3. Desvalorizacion de todas las «pasiones tristes» (en beneficio de
la alegria): Spinoza, ateo

Si la Etica y la Moral se limitasen a interpretar diferen-
temente los mismos preceptos, su distincién seria sélo teé-
rica. No es asi... Spinoza denuncia sin cansancio en toda
su obra tres figuras ejemplares distintas: el hombre de pa-
siones tristes, el hombre que se sirve de estas pasiones tris-
tes, que las necesita para asentar su poder, y, finalmente, el
hombre a quien entristece la condicién humana, las pasio-
nes del hombre en general (y puede burlarse de ellas como
indignarse, que esta misma irrisién es un mal reir).”® El es-
clavo, el tirano y el sacerdote... la trinidad moralista. Des-
de Epicuro y Lucrecio nunca se ha mostrado con mayor
claridad el profundo vinculo implicito entre el tirano y el
esclavo: «El gran secreto del régimen monérquico, su inte-
rés profundo, consiste en engafiar a los hombres disfrazan-
do con el nombre de religién el temor con el que se les
quiere meter en cintura; de modo que luchen por su ser-
vidumbre como si se tratase de su salvacién»."* Ocurre que
la pasién triste es un complejo que retine lo infinito del de-
seo con la confusién del 4nimo, la codicia con la supersti-
cién. «Los que con mds ardor abrazan cualquier forma de
supersticién no pueden ser otros que los que mis inmode-
radamente desean los bienes ajenos.» El tirano necesita para
triunfar la tristeza de espiritu, de igual modo que los 4ni-
mos tristes necesitan a un tirano para propagarse y satisfa-
cerse. Lo que los une, de cualquier forma, es el odio a la
vida, el resentimiento contra la vida. La Etica dibuja el re-
trato del hombre del resentimiento, para quien toda felicidad
es una ofensa y que hace de la miseria o la impotencia su
unica pasion. «Y los que saben desanimar en lugar de for-
tificar los espiritus se hacen tan insoportables para si mis-

13. Cf. la denuncia que hace Spinoza de la «sétira» en Tratado poli-
tico, cap. 1, 1, y Etica, 111, prefacio.
14. Tratado teoldgico- polztzco prefacio.

36



mos como para los demds. Por esta razén muchos prefirie-
ron vivir entre las bestias a hacerlo entre los hombres. De
igual modo, los nifios y adolescentes, que no pueden so-
brellevar con firmeza de dnimo las represiones paternas, se
refugian en el oficio militar, prefiriendo las dificultades de
la guerra y la autoridad de un tirano a las comodidades do-
mésticas y las amonestaciones paternas, y aceptan cualquier
carga con tal de vengarse de sus padres...»"

En Spinoza se encuentra sin duda una filosofia de la
«vida»; consiste precisamente en denunciar todo lo que nos
separa de la vida, todos estos valores trascendentes vueltos
contra la vida, vinculados a las condiciones e ilusiones de
nuestra conciencia. La vida queda envenenada por las ca-
tegorias del Bien y del Mal, de la culpa y el mérito, del
pecado y la redencién.!* Lo que la envenena es el odio,
comprendiendo también en él el odio vuelto contra si mis-
mo, la culpabilidad. Spinoza sigue paso a paso el encade-
namiento terrible de las pasiones tristes: primero la triste-
za misma, después el odio, la aversion, la burla, el temor,
la desesperacién, el morsus conscientiae, la piedad, la indig-
nacién, la envidia, la humildad, el arrepentimiento, la ab-
yeccién, la vergilenza, el pesar, la célera, la venganza, la
crueldad...'” Lleva tan lejos su anilisis que hasta en la es-
peranza y en la seguridad encuentra ese poco de tristeza que
basta para hacer de ellas sentimientos de esclavos.'® La ver-
dadera ciudad propone a los ciudadanos mas el amor a la
libertad que esperanzas de recompensa o incluso la seguri-
dad de los bienes; pues «a los esclavos y no a los hombres
libres es a quienes se recompensa por su buen comporta-
miento».!” Spinoza no es de los que piensan que una pa-
sién triste pueda ser buena bajo algln aspecto. Antes que

15. E:tim, IV, apéndice, cap. 13.
16. Etica, 1, apéndice.

17. Etica, 111

18. Etica, IV, 47, esc.

19. Tratado politico, cap. X, 8.

37



Nietzsche, denuncia ya todas las falsificaciones de la vida,
todos los valores en cuyo nombre despreciamos la vida; no
vivimos, s6lo llevamos una apariencia de vida, no pensa-
mos sino en evitar la muerte, y toda nuestra vida es un cul-
to a la muerte.

Esta critica de las pasiones tristes se arraiga profunda-
mente en la teoria de las afecciones. Un individuo es pri-
mero una esencia singular, es decir, un grado de potencia.
A esta esencia corresponde una relacién caracteristica; a
este grado de potencia corresponde un poder de afeccién.
Aquella relacién, en fin, subsume las partes, este poder de
afeccién se encuentra necesariamente satisfecho por las
afecciones. De modo que los animales se definen no tan-
to por las nociones abstractas de género y especie como
por un poder de afeccidn, por las afecciones de las que son
«capaces», por las excitaciones a las que reaccionan en los
limites de su potencia. La consideracién de los géneros y
las especies todavia implica una «moral»; en cambio, la Et--
ca es una etologia que, para hombres y animales, s6lo con-
sidera en cada caso su poder de afecciéon. Ahora bien, pre-
cisamente desde el punto de vista de una etologia del
hombre, deben distinguirse en primer lugar dos tipos de
afecciones: las acciones, que se explican por la naturaleza
del individuo afectado y derivan de su esencia, y las pasio-
nes, que se explican por otra cosa y derivan del exterior. El
poder de afeccidn se presenta entonces como potencia de ac-
cién en cuanto que se le supone satisfecho por afecciones
activas, pero también como potencia de pasion en cuanto que
lo satisfacen las pasiones. Para un mismo individuo, esto
es, para un mismo grado de potencia, supuestamente cons-
tante dentro de ciertos limites, el poder de afeccién se con-
serva asimismo constante dentro de estos limites, pero la
potencia de accién y la potencia de pasidén varian profun-
damente y en razén inversa.

No sélo hay que distinguir entre acciones y pasmnes
sino entre dos tipos de pasiones. Lo propio de la pasién, de
cualquier modo, consiste en satisfacer nuestro poder de afec-

38



cién a la vez que nos separa de nuestra potencia de accion,
manteniéndonos separados de esta potencia. Pero cuando
nos encontramos con un cuerpo exterior que no conviene
al nuestro (es decir, cuya relacién no se compone con la
nuestra), todo ocurre como si la potencia de este cuerpo se
opusiera a nuestra potencia operando una substraccién, una
fijacién; se dirfa que nuestra potencia de accién ha queda-
do disminuida o impedida, y que las pasiones correspon-
dientes son de tristeza. Por el contrario, cuando nos encon-
tramos con un cuerpo que conviene a nuestra naturaleza y
cuya relacién se compone con la nuestra, se dirfa que su po-
tencia se suma a la nuestra; nos afectan las pasiones de ale-
gria, nuestra potencia de accién ha sido aumentada o auxi-
liada. Esta alegria no deja de ser una pasién, puesto que
tiene una causa exterior; quedamos todavia separados de
nuestra potencia de accién y no la poseemos formalmente.
Pero no por ello esta potencia de accién deja de aumentar
en proporcién, y asi nos «aproximamos» al punto de con-
version, al punto de transmutacién que nos hard dignos de
la accién, poseedores de las alegrias activas.?

Es en el conjunto de esta teoria de las afecciones en el
que se da razén del estatuto de las pasiones tristes. Sean
éstas cuales fueren, asi como sus justificaciones precisas, re-
presentan el grado més bajo de nuestra potencia, el mo-
mento en que quedamos més separados de nuestra poten-
cia de accién, mas alienados, abandonados a los fantasmas
de la supersticién y a las malas artes del tirano. La Etica es
necesariamente una ética de la alegria; sélo la alegria vale,
solo la alegria subsiste en la acci6n, y a ella y a su beati-
tud nos aproxima. La pasién triste siempre es propia de la
1mpotenc1a. Este ser4 el trlple problema prictico de la Eti-
ca: écomo conseguir el méximo de pasiones alegres y pasar
de este punto a los sentimientos libres y activos (cuando
nuestro lugar en la Naturaleza parece condenarnos a los

20. Sobre los dos tipos de pasiones, cf. Etica, 111, definicién gene-
ral de los sentimientos.

39



malos encuentros y a la tristeza)? éCdémo podemos formar
ideas adecuadas, de donde brotan precisamente los senti-
mientos activos (cuando nuestra condicién natural parece
condenarnos a tener de nuestro cuerpo, de nuestro espiri-
tu y de las demdis cosas solamente ideas inadecuadas)?
éComo llegar a la conciencia de si, de Dios y de las cosas—sui et
Dei et rerum aeterna quadam necessitate conscius (cuando nues-
tra conciencia parece inseparable de la ilusién)?

Las grandes teorias de la Etica —unicidad de la substan-
cia, univocidad de los atributos, inmanencia, necesidad
universal, paralelismo, etc.— no pueden separarse de las tres
tesis précticas sobre la conciencia, los valores y las pasio-
nes tristes. La Etica es un libro escrito en dos e]ecuc1ones
simultineas; una elaboracién en el continuo seguirse de las
definiciones, proposiciones, demostraciones y corolarios
que desarrollan los grandes temas especulativos con todos
los rigores del espiritu; otra ejecucién, mds en la rota ca-
dena de los escolios, linea volcanica discontinua, segunda
versién bajo la primera que expresa todos los furores del
corazén y propone las tesis pricticas de denuncia y libera-
cién.?! Todo el camino de la Etica se hace en la inmanen-
cia; pero la inmanencia es el inconsciente mismo y la con-
quista del inconsciente. La alegria ética corresponde a la
afirmacién especulativa.

21. Se trata de un procedimiento de uso comin que consiste en
ocultar las tesis mas audaces o menos ortodoxas en los apéndices o en
las notas (como hace todavia el diccionario de Bayle). Spinoza renueva
el procedimiento con su método sistematico de escolios, que remiten
unos a otros y se vinculan por si mismos a los prefacxos y apéndices,
formando asi una segunda Etica subterrdnea.

40



3
Las cartas del mal
(Correspondencia con Blyenbergh)

La correspondencia con Blyenbergh forma un conjun-
to de ocho cartas conservadas (XVII-XXIV y XXVII), cua-
tro para cada uno, entre diciembre de 1664 y junio de
1665. Tiene un gran interés psicolégico. Blyenbergh, quien
trabaja en el comercio de cereales, escribe a Spinoza plan-
tedndole el problema del mal. Spinoza cree en un prmc1—
pio que su corresponsal actia movido por la inquisicién
de la verdad, pero en seguida advierte en éste el gusto por
la polémica, el deseo de tener razén, la mania de juzgar;
se trata mas de un tedlogo calvinista aficionado que de un
fildsofo. Spinoza contesta secamente ya en su segunda car-
ta (XX) a determinadas insolencias de Blyenbergh. Y sin
embargo continda la correspondencia como si estuviera €l
mismo fascinado por el asunto. Spinoza romperd solamente
tras una visita de Blyenbergh, en la que éste le plantea cues-
tiones de todo género que desbordan el problema del mal.
Ahora bien, precisamente el profundo interés de este con-
junto de cartas reside en que son los tnicos textos exten-
sos en los que Spinoza considera en si mismo el problema
del mal y arriesga andlisis y féormulas que no tienen equi-
valente en sus otros escritos. En cuanto a Blyenbergh, no
nos parece ni estipido ni confuso, como a menudo se ha
afirmado (son otros sus defectos). Aunque no conozca la
Etica y abra su prlmera carta con observaciones que con-
ciernen a la exposicién de la filosofia de Descartes, plan-
tea continuamente cuestiones esenciales que llegan al co-
raz6n del spinozismo, y obliga a Spinoza a multiplicar los
ejemplos, a desarrollar las paradojas, a aislar una extrafisi-

41



ma concepcién del mal. Ocurre como si a Spinoza el amor
a la verdad le forzara a dejar a un lado su propia pruden-
cia, a desenmascararse, incluso frente a un sujeto al que
presiente hostil o rencoroso, y respecto a un asunto de mu-
cho cuidado. Pues la gran teoria racionalista, segun la cual
no hay mal, es sin duda un lugar comun del siglo xviI. Pero
de qué manera Spinoza va a transformarla radicalmente, tal
es la materia de la correspondencia con Blyenbergh. Si no
hay mal, segin Spinoza, no es porque sélo sea y haga ser
el Bien, sino, al contrario, porque el bien no es mas que
es el mal, y el Ser estd mis alld del bien y del mal.
Blyenbergh comienza con una pregunta general que di-
rige a los cartesianos: ¢écémo puede Dios ser causa de una
«voluntad mala», por ejemplo de la voluntad de Adédn de
comer el fruto prohibido? A lo que Spinoza responde in-
mediatamente por cuenta propia (serd s6lo mds adelante,
en la carta XXI, cuando, volviendo sobre Descartes, mues-
tre determinadas diferencias entre él y Descartes). Y no se
conforma con exponer en qué sentido general el mal no
es nada. Recogiendo el ejemplo de Blyenbergh, responde:
«La prohibicién del fruto se reducia a la revelacién hecha
por Dios a Adan de las consecuencias mortales que tendria
para él la ingestién de este fruto; del mismo modo, las lu-
ces naturales nos ensefian que un veneno es mortal» (XIX).
Es decir: Dios no prohibe en absoluto, sino que da a co-
nocer a Adan que el fruto, por su composicion, descompondrd
el cuerpo de Addn. El fruto actiia como el arsénico. Nos en-
contramos asi, en la misma linea de salida, con la tesis
esencial de Spinoza: lo malo debe concebirse como una
intoxicacién, un envenenamiento o una indigestién. O in-
cluso, atendiendo a los factores individuantes, como una
intolerancia o una alergia. Y bien lo comprende Blyen-
bergh: «Os abstenéis de lo que yo llamo los vicios porque
repugnan a vuestra naturaleza singular, no porque sean vi-
cios; os abstenéis de ellos como nos abstenemos de un ali-
mento por el que nuestra naturaleza tiene horror»; pero
{qué decir entonces de una naturaleza que no padeceria de

42



tal intolerancia y «amaria» el crimen? (XXII). ¢Cémo una
repugnancia personal puede fundar una virtud? Blyen-
bergh afiade aqui otra pregunta muy interesante, a la que
Spinoza no responderd directamente: s6lo mediante la ex-
periencia puede llegar a saberse de una cosa que es un ve-
neno; ¢es entonces el mal solamente un dato experimen-
tal, a posteriori, y qué sentido tienen entonces «revelacion»
o «conocimiento»? (XX).

En este nivel de precisién, al que tan de inmediato ha
sido llevado el problema, hay que preguntarse qué entien-
de Spinoza por envenenamiento. Cada cuerpo tiene par-
tes, «un ntimero muy grande de partes»; pero estas partes
sélo le pertenecen conforme a una determinada relacién
(de movimiento y de reposo) que le caracteriza. La situa-
cién es muy compleja, pues los cuerpos compuestos tienen
partes de orden diferente que entran en relaciones asimis-
mo diversas; estas distintas relaciones se componen entre
si para constituir la relacién caracteristica o dominante del
individuo considerado a uno u otro nivel. Hay asi un en-
caje de relaciones para cada cuerpo, y de un cuerpo con
respecto a otro, que constituye la «forma». Por ejemplo,
como ensefia Spinoza en una carta a Oldenburg (XXXII),
el quilo y la linfa son dos cuerpos, cada uno conforme a
su relacién, que componen la sangre segin un tercera re-
lacién dominante. La sangre, a su vez, es parte de un cuer-
po animal o humano segin una relacién caracteristica o
dominante distinta. Y no se dan dos cuerpos cuyas rela-
ciones sean idénticas, por ejemplo dos individuos de igual
sangre. Segln esto ¢qué sucede en un caso de envenena-
miento? ¢O en un caso de alergia (puesto que hay que con-
siderar los factores individuales de cada relacién)? Pues
bien, en este caso resulta que queda destruida, descompues-
ta, una de las relaciones constitutivas del cuerpo. Y sobre-

1. En XXI, Spinoza habia afirmado: «En lo que a mi respecta, evi-
to el crimen o me esfuerzo por evitarlo porque el crimen repugna ex-
presamente a mi naturaleza singular...».

43



viene la muerte cuando se provoca la destruccién de la mis-
ma relacién caracteristica o dominante del cuerpo: «En-
tiendo que el cuerpo muere cuando sus partes se disponen
entre ellas de tal modo que quedan en una relacién distinta
de movimiento y de reposo».2 Spinoza precisa asi lo que
quiere decir con: se destruye o descompone una relacién.
Ocurre cuando tal relacién, que es en si misma una ver-
dad eterna, ya no es realizada por partes actuales. No ha
desaparecido la relacién, que es eternamente verdadera,
sino las partes entre las cuales se establecia, que han asumi-
do ahora una relacién distinta.> Por ejemplo, si el veneno
ha descompuesto la sangre es que ha provocado que las
partes de la sangre entren en relaciones distintas que ca-
racterizan a cuerpos distintos (ya no se trata de sangre...).
Aqui también es perfectamente comprendido por Blyen-
bergh, quien, en su ultima carta (XXIV), afirmard que la
misma conclusién debe aplicarse al alma; pues, compo-
niéndose ella también de un enorme ntimero de partes, de-
beria sufrir la misma disolucién, pasando sus partes a otras
almas no humanas...

Por lo tanto, Spinoza concibe de un modo particular
la tesis cldsica segin la cual el mal no es. Ocurre que, de
cualquier modo, siempre hay relaciones que se componen (por
ejemplo, entre el veneno y las nuevas relaciones en que en-
tran las partes de la sangre). Pero las relaciones que se com-
ponen siguiendo el orden de la naturaleza no coinciden ne-
cesariamente con la conservacién de esta relacidén, que
puede quedar descompuesta, es decir, dejar de ser realiza-
da. En este sentido, debe enténderse que el mal (en si) no
existe, pero que si hay lo malo (para mi): «<Es bueno lo que
determina la conservacién de la relacién de movimiento y

2. Etica, IV, 39, esc.

3. Por este camino podria responder Spinoza a la anterior objecién
de Blyenbergh; como verdades eternas, las relaciones y sus leyes de com-
posicién pueden ser objeto de un conocimiento verdadero o de una re-
velacién, aunque, en las condiciones naturales, nos sea necesario pasar
por una experiencia de las partes que realizan estas relaciones.

44



de reposo que tienen entre si las partes del cuerpo huma-
no; es malo, por el contrario, lo que hace que las partes
del cuerpo humano tengan entre ellas una relacién de mo-
vimiento y de reposo distinta».* Se llamard bueno a todo
objeto cuya relacién se componga con la mia (convenien-
cia); se llamar4 malo a todo objeto cuya relacién descom-
ponga la mia, lo que no obsta para que se componga con
otras relaciones (inconveniencia).

Y, sin duda, en los detalles la situacién se complica cada
vez mas. Por un lado, tenemos una gran cantidad de rela-
ciones constitutivas, de modo que un mismo objeto puede
convenirnos conforme a una relacién y sernos inconvenien-
te conforme a otra. Por otro lado, cada una de nuestras re-
laciones goza de una determinada libertad, hasta el punto
de que varia considerablemente de la infancia a la vejez y la
muerte. Ain mas, la enfermedad y otras circunstancias pue-
den modificar de tal modo estas relaciones que uno llega a
preguntarse si realmente subsiste el mismo individuo; en este
sentido, hay muertes que no esperan la transformacién del
cuerpo en cad4ver. Y, por fin, la modificacién puede ser de
tal género que nuestra parte modificada se comporte como
un veneno, y disuelva las otras partes volviéndose contra
ellas (algunas enfermedades vy, en el limite, el suicidio).®

4. Etica, IV, 39, pr. .

5. Dos magnificos textos de la Etica examinan estas distintas situa-
ciones: IV, 20, esc., y 39 esc. Spinoza considera en ellos, por un lado,
el caso de las supervivencias simplemente nominales, cuando se mantie-
nen determinadas funciones biolégicas de un cuerpo mientras las demas
relaciones se han descompuesto; por otro, el caso de las autodestruc-
ciones, cuando las influencias exteriores han hecho cambiar hasta tal
punto ciertas relaciones que éstas arrastran el conjunto de la destruccién
(como en el suicidio, en el que «causas exteriores de las que nada sa-
bemos disponen la imaginacién y afectan al cuerpo de manera que se
asume una naturaleza distinta y contraria a la primera»). Algunos pro-
blemas médicos modernos parecen corresponderse exactamente con los
temas de Spinoza; por ejemplo las llamadas enfermedades «autoinmu-
nes», de las que se hablard mis adelante; o bien la polémica en torno
a los intentos de mantener en una vida artificial a cuerpos «natural-

45



El modelo del envenenamiento es vilido para estos ca-
sos con toda su complejidad. Es vélido no sélo para el mal
que sufrimos, sino para el que causamos. No somos sola-
mente seres envenenados, asimismo somos envenenadores,
y actuamos como toxinas y venenos. El mismo Blyenbergh
alega tres ejemplos. En el asesinato, descompongo la rela-
cién caracteristica de un cuerpo humano distinto. En el
robo, descompongo la relacién que une a un hombre con
su propiedad. Y también el adulterio, donde lo que se des-
compone es la relacién con el cényuge, la relacién carac-
teristica de una pareja que, por tratarse de una relacién con-
tractual, instituida, social, no por ello deja de constituir una
individualidad de un tipo determinado.

Asumido este modelo, Blyenbergh levanta una prime-
ra serie de objeciones: 1.° écdmo distinguir el vicio de la
virtud, el crimen del acto justo? 2.° éicémo referir el mal a
un puro No-ser del que Dios no sea responsable ni causa?
En efecto, si es cierto que siempre se da la composicién de
relaciones cuando otras quedan descompuestas, tendriamos
que reconocer, por un lado, que todo viene a ser lo mis-
mo, que «el mundo habria de caer en un estado de con-
fusién eterna y perpetua, y nosotros volvernos semejantes
a las bestias», y, por otro lado, que el mal es algo deter-
minado con tanto derecho como el bien, puesto que no se
da menos lo positivo en el acto sexual cumplido con la
mujer ajena que con la propia (XX).

Sobre la posibilidad y la necesidad de distinguir, Spi-
noza mantiene todos los derechos de una légica de la ac-

mente» muertos. Las valientes posiciones del Dr. Schwartzenberg pare-
cen inspirarse hoy espontineamente en un auténtico spinozismo; en este
sentido, afirma Schwartzenberg que la muerte no es un problema bio-
légico, sino metafisico o ético. Cf. Spinoza, IV, 39, esc.: «Ninguna ra-
z6n me obliga a admitir que el cuerpo sélo muera cuando se transfor-
ma en cadiver; en realidad, la experiencia misma parece llevarnos en
otra direccién. Pues sucede a veces que un hombre sufre cambios tales
que se nos hace dificil creer que se trate del mismo hombre. Asi he oido
contar acerca de cierto poeta espafiol...».

46



cién, pero de una ldgica tan particular que sus respuestas
parecen extremadamente oscuras. «El matricidio de Nerén,
por ejemplo, no era un crimen bajo el aspecto positivo de
su consumacién; Orestes ha podido actuar exteriormente
del mismo modo y a la vez con el propésito deliberado
de matar a su madre, sin merecer la misma acusacién que
Nerén. ¢En qué consiste entonces el crimen de Nerén?
Unicamente en que, en su acto, Nerdn se ha mostrado in-
grato, despiadado y rebelde... Dios no es causa de esto,
aunque si lo sea del acto y de la intencion de Ner6n»
(XXIII). En este caso, sera la Etica la que explique un tex-
to tan dificil. ¢Cual es el aspecto positivo o bueno del acto
de golpear?, se pregunta Spinoza.® Ocurre que este acto
(levantar el brazo, apretar el puiio, actuar con velocidad y
fuerza) expresa un poder de mi cuerpo, lo que puede mi
cuerpo conforme a cierta relacion. ¢Cudl es el aspecto
malo de este acto? Lo malo se manifiesta cuando se aso-
cia este acto con la imagen de una cosa cuya relacién que-
da por su causa descompuesta (mato a un sujeto al gol-
pearle). El mismo acto habria sido bueno si se hubiera
asociado con la imagen de una cosa cuya relacion se com-
pusiera con la suya (por ejemplo, batir el hierro). Lo que
quiere decir que un acto es malo en los casos en que des-
componga directamente una relacién, mientras que es bue-
no cuando compone directamente su relacién con otras
relaciones.” Puede objetarse que, de cualquier forma, hay
a la vez composicién y descomposicion, descomposicion
de determinadas relaciones y composicién de otras distin-
tas. Pero lo que cuenta es saber si el acto estd asociado
con la imagen de una cosa en cuanto componible con él,
o, por el contrario, en cuanto descompuesta por él. Volva-
mos a los dos matricidios; Orestes mata a Clitemnestra,
pero ésta ha asesinado a su marido Agamenon, el padre
de Orestes; de modo que el acto de Orestes queda preci-

6. Etica, IV, 59, esc.
7. Acerca de «directo» e «indirecto», Etica, IV, 63, cor. y esc.

47



sa y directamente asociado con la imagen de Agamenén,
con la relacién caracteristica de Agamenén como verdad
eterna con la que se compone. Mientras que, cuando mata
Nerén a Agripina, su acto sélo se asocia con esta imagen
materna a la que descompone directamente. En este sen-
tido, se muestra «ingrato, despiadado y rebelde». Igualmen-
te, cuando golpeo «con cdlera o con odio», uno mi accién
a la imagen de una cosa que no se compone con ella, sino
a la que, por el contrario, descompone. En resumen, se
puede distinguir ciertamente entre el vicio y la virtud, en-
tre la buena y la mala accién. Pero la distincidén no se re-
fiere al acto mismo o a su imagen («ninguna accién con-
siderada en si misma es buena o mala»). Tampoco se
refiere a la intencidn, esto es, a la imagen de las conse-
cuencias de la accidn. Se refiere tinicamente a la determi-
nacién, es decir, a la imagen de la cosa con la que se aso-
cia la imagen del acto o, mds exactamente, a la relacién
de dos relaciones, la imagen del acto conforme a su pro-
pia relacién y la imagen de la cosa conforme a la suya.
¢Queda asociado el acto con la imagen de una cosa cuya
relacién descompone, o bien con la que compone su pro-
pia relacién?

Si tal es precisamente el punto distintivo, es ficil com-
prender en qué sentido el mal no es. Pues, desde el punto
de vista de la naturaleza o de Dios, se da en todo caso
composicion de relaciones, y nada mds que composicién de re-
laciones, segun leyes eternas. Cuando una idea es adecuada,
capta precisamente dos cuerpos, el mio y otro distinto,
bajo el aspecto conforme al cual componen sus relaciones
(«nocién comin»). Por el contrario, no hay idea adecuada
de cuerpos que no convienen, no la hay de un cuerpo que
no convenga con el mio en cuanto que no le conviene. En
este sentido, el mal, 0 mis bien lo malo, sélo existe en la
idea inadecuada y en las afecciones de tristeza que se si-
guen de ella (odio, cdlera, etc.).

8. Etica, IV, 64.

48



Pero todavia en este punto la cuestién va a reanimar-
se. Concedamos, en efecto, que no haya mal desde el pun-
to de vista de las relaciones que se componen siguiendo las
leyes de la naturaleza, pero ¢puede decirse lo mismo des-
de el punto de vista de las esencias que se expresan en es-
tas relaciones? Spinoza reconoce que, si bien los actos y
las obras son igualmente perfectos, no lo son los actores,
y las esencias no son asi igualmente perfectas (XXIII)” Y
estas mismas esencias singulares no estin constituidas del
mismo modo en que estin compuestas las relaciones indi-
- viduales. Desde este momento, ¢no existirdn esencias sin-
gulares asociadas irreductiblemente con lo malo, lo que
bastarfa para reintroducir la posicién de un mal absoluto?
¢No existiran esencias singulares a las que les es propio el
acto de envenenar? Blyenbergh plantea asi una segunda se-
rie de objeciones; cometer crimenes, matar a los demis o
incluso matarse, ¢no seran los actos propios de ciertas esen-
cias? (XXII). ¢No existirdn esencias que encuentren en el
crimen, en lugar de un veneno, un delicioso alimento?
Y la objecién se prosigue pasando del mal de la maldad al
mal de la desgracia; pues cada vez que me sucede una des-
gracia, es decir, cada vez que se descompone una de mis
relaciones, este acontecimiento le pertenece a mi esencia
incluso si otras relaciones se componen en la naturaleza.
Puede serle propio a mi esencia, por lo tanto, perder la vis-
ta o convertirme en criminal... (XX y XXII). ¢{No habla el
mismo Spinoza de las «afecciones de la esencia»?'® Desde
este momento, incluso si se concede que Spinoza ha lo-
grado expulsar el mal del orden de las relaciones indivi-
duales, no es seguro que haya conseguido expulsarlo del or-

9. «Se trata de saber si uno y otro acto, el del ladrén y el del jus-
to, en cuanto que pertenecen a la realidad de la que Dios es causa, son
igualmente perfectos? Respondo que, si consideramos unicamente los
actos, puede que haya en uno y otro igual perfeccién. éSe pregunta si
el ladrén y el justo son igualmente perfectos, alcanzan igual beatitud?
Respondo que no.»

10. Etica, 111, definicién del deseo.

49



den de las esencias singulares, es decir, de singularidades
mas profundas que aquellas relaciones.

A lo que se levanta la sequisima respuesta de Spinoza:
si el crimen perteneciese a mi esencia, serfa pura y simple
virtud (XXIII).! Pero, justamente, toda la cuestién se plan-
tea aqui: {qué significa pertenecer a la esencia? Lo que per-
tenece a la esencia es siempre un estado, es decir, una rea-
lidad, una perfeccién que expresa una potencia o poder de
afeccién. Ahora bien, nadie puede ser malvado o desgra-
ciado en funcién de las afecciones que tiene, sino en fun-
cién de las afecciones que no tiene. El ciego no puede ser
afectado por la luz, ni el malvado por una luz intelectual.
Si se le llama malvado o desgraciado no es en funcién del
estado que posee, sino en funcién de uno que no posee o
que ya no posee. Ahora bien, a una esencia no puede per-
tenecerle més estado que el suyo, como tampoco puede ser
una esencia distinta. «<En este momento, seria tan contra-
dictorio que le perteneciese la visién como lo seria si le
fuese propia a una piedra... De igual modo, cuando consi-
deramos la naturaleza de un hombre dominado por un
bajo apetito sensual, y comparamos este apetito presente
en ¢l con el que se encuentra en los hombres de bien o
con el que se encontrd en el mismo hombre en un mo-
mento distinto.... este apetito mejor no le es mds propio,
en el instante considerado, a la naturaleza de este hombre
que a la del diablo o la piedra» (XXI). El mal no existe mas
en el orden de las esencias que en el orden de las relacio-
nes; pues, del mismo modo que nunca consiste en una re-
lacién, sino tnicamente en una relacién entre dos relacio-
nes, el mal jamdis se encuentra en un estado o en una

11. «Si algin hombre se percata de que puede vivir mis cémoda-
mente colgado del patibulo que sentado frente a su mesa, actuaria como
un insensato si no se colgara; del mismo modo, quien viera con clari-
dad que puede gozar de una vida, o una esencia mejor, cometiendo cri-
menes que adhiriéndose a la virtud, también mereceria el nombre de in-
sensato si no los cometiera. Pues, respecto a una naturaleza humana tan
pervertida, los crimenes serfan virtud.»

50



esencia, sino en una comparacién de estados que equiva-
le, a lo mas, a una comparacién de esencias.

Este punto, sin embargo, es el que Blyenbergh impug-
na con mis fuerza; si bien no estoy autorizado a compa-
rar dos esencias con el fin de reprochar a una de ellas la
falta de los poderes propios de la otra (cf. la piedra priva-
da de visién), ¢puede decirse lo mismo si comparo dos es-
tados de una misma esencia cuando hay un paso real de
un estado al otro, disminucién o desaparicién de un po-
der que antes me pertenecia? «Si me vuelvo mds imperfecto
de lo que antes era, me habré hecho peor en la medida en
que soy menos perfecto» (XX). éNo supone Spinoza un ins-
tantaneismo de la esencia que hace incomprensibles todo
devenir y toda duracién? «Segin su opinién, sélo pertene-
ce a la esencia de una cosa lo que en el momento considera-
do se percibe como propio de ella» (XXII)."? Y es tanto mds
curioso que Spinoza, cansado de la correspondencia, no
responda a Blyenbergh en este punto, cuanto que en la Etr-
ca insistira ¢l mismo en la realidad del paso a una perfec-
cién menor: «tristeza». Hay en ella algo que no se reduce
ni a la privacién de una perfeccién ni a la comparacion en-
tre dos estados de perfeccién.’® Hay en la tristeza algo irre-
ductible que no es ni negativo ni extrinseco, un paso vivi-
do y real. Una duracién. Hay algo que atestigua una ultima
irreductibilidad de lo «malo»; es la tristeza como disminu-

12. En la XXI, Spinoza habia afirmado: «Aunque Dios conociese el
estado pasado de Adén como su estado presente, no por ello concebia
que Adan quedase privado de su estado pasado, o dicho de otra mane-
ra, que su estado pasado perteneciese a su naturaleza presente».

13. 1. Etica, 111, definicién de la tristeza: «No podemos decir que
la tristeza consiste en la privacién de una mayor perfeccién, pues la pri-
vacién no es nada, mientras que el sentimiento de la tristeza es un acto,
que por esta razén no puede ser otro que el acto por el que se pasa a
una perfeccién menos...»; 2. definicién general de los afectos: «Cuando
digo: una fuerza de existir mayor o menor que antes, no entiendo que
el espiritu compare el actual estado del cuerpo con el pasado, sino que
la idea que constituye la forma del afecto afirma del cuerpo algo que
envuelve mayor o menor realidad que antes».

51



ci6én de la potencia de accién o del poder de afeccién, que
se manifiesta tanto en la desesperacién del infeliz como en
los odios del malvado (aun las alegrias de la maldad son
reactivas, en el sentido de que dependen estrechamente de
la tristeza infligida al enemigo).* En vez de negar la exis-
tencia de la duracidn, Spinoza define mediante la duracién
las variaciones continuas de la existencia, y parece recono-
cer en ella el ultimo refugio de lo malo.

Sélo pertenece a la esencia el estado o la afeccién. Sélo
el estado pertenece a la esencia, en cuanto que expresa una
cantidad absoluta de realidad o de perfeccién que no es
posible comparar con la de otros estados. Y sin duda el
estado o la afeccién no solamente expresan una cantidad
absoluta de realidad, sino que también envuelven una va-
riacién de la potencia de accién, aumento o disminucién,
alegria o tristeza. Pero esta variacién no pertenece como
tal a la esencia, pertenece propiamente a la existencia o a
la duracién y concierne a la génesis del estado en la exis-
tencia. Sigue en pie el hecho de que los estados de la esen-
cia son muy diferentes segin se produzcan en la existen-
cia conforme a un aumento o a una disminucién. Cuando
un estado exterior envuelve un aumento de nuestra po-
tencia de accidn, se desdobla en un estado distinto que depen-
de de esta misma potencia; asi es cdmo, afirma Spinoza, la
idea de una cosa que conviene con nosotros, que se com-
pone con nosotros, nos lleva a formar la idea adecuada de
nosotros mismos y de Dios. Ocurre como si el estado ex-
terior se desdoblara en una felicidad que ya sélo depende
de nosotros.’® Por el contrario, cuando el estado exterior
conlleva una disminucién, sélo puede encadenarse con
otros estados inadecuados y dependientes, a no ser que

14. Cf. Etica, 111, 20 (y todos los encadenamientos de las pasiones
tristes).

15. Tal es el movimiento del comienzo del libro V: las alegrias-pa-
siones, y las ideas inadecuadas de las que dependen, se encadenan con
ideas adecuadas y alegrias «activas», mientras que las tristezas sélo se en-
cadenan con otras tristezas e ideas inadecuadas.

52



nuestra potencia haya alcanzado aquel punto en que ya
nada puede ponerla en peligro. En pocas palabras, los es-
tados de la esencia son siempre tan perfectos como pue-
den serlo, pero difieren segin su ley de produccién en la
existencia; expresan en la esencia una cantidad absoluta de
realidad, pero que corresponde a la variacién que conlle-
va en la existencia.

En este y no otro sentido es la existencia una prueba.
Pero se trata de una prueba fisica y quimica, de una expe-
rimentacién que es lo opuesto a un juicio. Por esta razén
toda la correspondencia con Blyenbergh trata del tema del
juicio de Dios; é¢posee Dios un entendimiento, una volun-
tad, pasiones que hagan de él un juez conforme al Bien y
al Mal? En realidad inicamente por nosotros mismos so-
mos juzgados, y conforme a nuestros estados. La prueba
fisico-quimica de los estados constituye la Etica en oposi-
cién al juicio moral. La esencia, nuestra esencia singular,
lejos de ser instantdnea, es eterna. Lo que ocurre es que la
eternidad de la esencia no es posterior a la existencia en la
duracién, es estrictamente contempordnea, coexistente con
ella. La esencia eterna y singular es nuestra propia parte in-
tensa que se expresa en una relacién en cuanto verdad eter-
na, y la existencia es el conjunto de las partes extensivas
que nos son propias conforme a esta relacién en el tiem-
po. Si durante nuestra existencia hemos sabido componer
estas partes aumentando nuestro poder de accién, experi-
mentaremos por este mismo hecho una gran cantidad co-
rrespondiente de afecciones que sélo dependen de noso-
tros mismos, es decir, de nuestra parte intensa. Si, por el
contrario, nos hemos aplicado a destruir o descomponer
nuestras propias partes y las ajenas, nuestra parte intensa o
eterna, nuestra parte esencial no tiene ni puede tener mds
que un nimero muy exiguo de afecciones que procedan
de si misma, ninguna felicidad que de ella dependa. Tal es
entonces la diferencia final entre el hombre bueno y el
hombre malo: el hombre bueno, o fuerte, es el que existe
tan plena o intensamente que ha conquistado en vida la

53



eternidad, aquel para quien la muerte, siempre extensiva y
exterior, poca cosa significa. La prueba ética es asi lo con-
trario del juicio diferido; en lugar de restablecer un orden
moral, ratifica en lo inmediato el orden inmanente de las
esencias y de sus estados. En lugar de una sintesis distri-
buidora de recompensas y castigos, la prueba ética se con-
forma con analizar nuestra composicién quimica (prueba
del oro o de la arcilla).’¢

Tres son nuestros componentes: 1.° nuestra esencia sin-
gular y eterna; 2.° nuestras relaciones caracteristicas (de mo-
vimiento y de reposo), o nuestros poderes de afeccién, que
también son verdades eternas; 3.° las partes extensivas que
definen nuestra existencia en la duracién, y que pertenecen
a nuestra esencia como la realizacién de esta o aquella re-
lacién propia (al igual que las afecciones exteriores que sa-
tisfacen nuestro poder de afeccién). Sélo se da lo malo en
el nivel de este dltimo estrato de la naturaleza. Lo malo tie-
ne lugar cuando circunstancias exteriores determinan que
las partes extensivas que nos son propias conforme a una
relacién entren en relaciones distintas; o bien cuando se nos
echa encima una afeccién que excede nuestra capacidad
para ser afectados. Entonces decimos que se ha descom-
puesto nuestra relacién, o que nuestro poder de afeccién ha
sido destruido. Pero, de hecho, sélo ocurre que nuestra re-
lacién ya no es realizada por las partes extensivas, o nues-
tro poder por las afecciones exteriores, sin que por ello pier-
dan en nada su caricter de verdades eternas. Todo aquello
a lo que llamamos malo es estrictamente necesario, y sin
embargo nos llega del exterior; tal es la necesidad del acci-
dente. La muerte es tanto mds necesaria cuanto que siem-
pre nos llega del exterior. En principio, hay una duracién
media de la existencia; para una relacién dada hay una du-
racién media de realizacién. Pero, ademas, los accidentes y
las afecciones externas pueden en cada momento interrum-
pir la realizacién. Es su necesidad la que nos lleva a creer

16. Sobre la prueba de la arcilla, Carta LXXVIII, a Oldenburg.

54



que la muerte es de caricter interno. Pero, de hecho, las des-
trucciones y descomposiciones no conciernen ni a nuestras
relaciones en si mismas ni a nuestra esencia. Sélo concier-
nen a las partes extensivas que nos pertenecen provisional-
mente, a las que ahora se hace entrar en relaciones distin-
tas a las nuestras. Por esta razén, la Efica, en el libro 1V,
concede tanta importancia a los fenomenos aparentes de
destruccion de si mismo; de hecho, siempre se trata de un
grupo de partes a las que se hace entrar en otras relaciones,
comportindose desde ese momento como cuerpos extrafos.
Asi sucede en las llamadas «enfermedades autoinmunes»; un
grupo de células cuya relacion ha perturbado un agente ex-
terior del tipo virus serd luego destruido por nuestro siste-
ma caracteristico (inmunitario). O, inversamente, en el sui-
cidio; en este caso, es el grupo perturbado el que toma el
poder y, conforme a su nueva relacidon, induce a nuestras
otras partes a dejar en la estacada a nuestro sistema carac-
teristico («causas exteriores de las que nada sabemos afec-
tan al cuerpo de modo tal que se asume una naturaleza dis-
tinta y contraria a la primera..»)."” De donde el modelo
universal del envenenamiento, de la intoxicacion, tan grato
a Spinoza.

Es verdad que nuestras partes extensivas y afecciones
exteriores pertenecen a nuestra esencia como realizacién
de una de las relaciones propias. Pero no «constituyen» ni
esta relacién ni esta esencia. Mds aun, pertenecer a la esen-
cia se dice en dos sentidos. «Afeccién de la esencia» debe
entenderse en principio de modo sélo objetivo; la afec-
ci6n no depende de nuestra esencia, sino de causas exte-
riores que actian en la existencia. Ahora bien, tales afec-
ciones ora inhiben o ponen en peligro la realizacién de
nuestras relaciones (tristeza como disminucién de la po-
tencia de accién), ora la confortan y refuerzan (alegria
como aumento). Y sélo es en este ultimo caso cuando la
afeccién exterior o «pasiva» se desdobla en una afeccién

17. Etica, IV, 20.

55



activa que, ésta si, depende formalmente de nuestra po-
tencia de accién y es interior a nuestra esencia, constitu-
tiva de nuestra esencia; alegria activa, autoafeccién de la
esencia por la esencia, de tal manera que el genitivo se
vuelve ahora auténomo y causal. Pertenecer a la esencia
adquiere un nuevo sentido que excluye el mal y lo malo.
No se trata de que hayamos desde este momento queda-
do reducidos a nuestra propia esencia; al contrario, estas
afecciones internas, inmunitarias, son las formas gracias a
las que se alcanza la conciencia de si, de Dios y de las de-
mas cosas, interior y eternamente, esencialmente (tercer
tipo de conocimiento, intuicién). Ahora bien, cuanto mas
nos elevamos durante nuestra existencia a estas autoafec-
ciones, menos cosas perdemos al perder la existencia, al
morir o incluso al sufrir, y tanto mejor podremos afirmar
efectivamente que no habia mal, o que nada o muy poco
de malo pertenecia a la esencia.l®

18. Spinoza alega en efecto una variacién inversamente proporcio-
nal: cuantas més inadecuadas y tristes, mayor es relativamente la parte
de nosotros que muere; por el contrario, cuantas mas ideas adecuadas
y alegrias activas tenemos, mayor es «la parte que persiste y permanece
indemne; y menor es la parte que muere y a la que lo malo afecta (cf.
Etica, V, 38-40; estas proposiciones sobre las dos partes del alma son de
lo més esencial del libro V. Gracias a ellas, Spinoza podria responder a
la objecién que Blyenbergh le hace, en su tltima carta, acerca de la exis-
tencia de «partes del alma»).

56



4
Indice de los principales conceptos
de la ética

ABSOLUTO: 1.° Califica la substancia constituida por todos
los atributos, mientras que cada atributo es sélo infinito en
su género. Infinito en un género no implica sin duda en
modo alguno una privacidén de los otros géneros, ni tan si-
quiera una oposicién con ellos, sino Gnicamente una dis-
tincién real o formal que no impide a todas estas formas
referirse al mismo Ser ontolégicamente uno (Etica, 1, def.
6 y expl.). Precisamente lo absoluto es la naturaleza de este
ser, mientras que lo infinito s6lo es una propiedad de cada
«género» o de cada uno de los atributos. Se asiste en el spi-
nozismo entero a una superacién de lo infinitamente per-
fecto como propiedad por lo absolutamente infinito como
Naturaleza. En eso consiste el «desplazamiento» de la prue-
ba ontolédgica.

2.° Califica las potencias de Dios, potencia absoluta de
existencia y accién, potencia absoluta de pensamiento y de
comprensidn (I, 11, esc.: infinitam absolute potentiam existen-
di; 1, 31, dem.: absolutam cogitationem). Por lo tanto, parece
haber dos mitades de lo absoluto, o mas bien dos poten-
cias de lo absoluto, que son iguales y que no se confun-
den con los dos atributos que nosotros conocemos; sobre
la igualdad de ambas potencias, II, 7, cor.

ABSTRACCIONES: Es esencial la diferencia de naturaleza que
Spinoza establece en la Etica entre los conceptos abstrac-
tos y las nociones comunes (I, 40, esc. 1). Nocién comun
es la idea de algo comin a dos o mds cuerpos que con-

57



vienen, es decir, que componen sus relaciones respectivas
segin leyes y se afectan conforme a esta conveniencia o
composicién intrinsecas. Por eso la nocién comin expresa
nuestro poder de afeccién y se explica por nuestro poder
de comprensién. Por el contrario, la idea abstracta se da
cuando, sobrepasado nuestro poder de afeccién, nos con-
formamos con imaginar en lugar de comprender; no in-
tentamos ya comprender las relaciones que se componen
y s6lo retenemos un signo extrinseco, un caricter sensible y
variable que impresiona nuestra imaginacidn, y al que en-
cumbramos como rasgo esencial desatendiendo a los de-
mas (el hombre como animal erguido, o como animal que
rie, que habla, animal racional, bipedo implume, etc.). Sus-
tituimos la unidad de composicién, la composicién de re-
laciones inteligibles, las estructuras internas (fabrica), por
una grosera atribucién de semejanzas y diferencias sensi-
bles, y establecemos continuidades, discontinuidades y ana-
logias arbitrarias en la Naturaleza.

En un sentido, la abstraccién supone la ficcidn, pues-
to que consiste en explicar las cosas mediante iméigenes
(y en substituir la naturaleza interna de los cuerpos por el
efecto que tienen sobre el nuestro). En otro sentido dis-
tinto, la ficcién supone la abstraccidn, puesto que ella mis-
ma se.compone de abstractos que pasan dentro de otros
abstractos segin un orden de asociacién o aun de trans-
formacién externa (Tratado de la reforma, 62-64: «Si deci-
mos de hombres que se han transformado suibitamente en
bestias, lo ‘decimos de una manera muy general...»). Vere-
mos cémo la idea inadecuada combina lo abstracto y lo
ficticio.

Los abstractos ficticios son de diferentes tipos. En pri-
mer lugar, las clases, especies y géneros, definidos por un ca-
racter sensible variable, determinado como especifico o
genérico (el perro, animal ladrador, etc.). Ahora bien, al
procedimiento definitorio del género y la diferencia es-
pecifica opone Spinoza un procedimiento muy distinto,
vinculado a las nociones comunes; se trata de definir a

58



los seres por su poder de afeccidn, por las afecciones de las
que son capaces, las excitaciones a las que reaccionan,
las que les son indiferentes y aquellas que exceden su po-
der y los quebrantan o los matan. Se llegara de este modo
a una clasificacién de los seres por su potencia, se dis-
tinguird qué seres convienen con otros determinados y
con cuiles no, quiénes pueden servir de alimento a quié-
nes, cuales forman sociedades entre si, y conforme a qué
relaciones. Un hombre, un caballo, un perro, y, mis aun,
un filésofo y un borracho, un perro de caza y un perro
guardiin, un caballo de carrera y otro de labor se distin-
guen por su poder de afeccién, y primeramente por la for-
ma en que llenan y satisfacen su vida, vita illa qua unum-
quodque est contentum (Etica, 111, 57). Existen asi tipos mas
o menos generales que no se rigen de ningin modo por
los mismos criterios que las ideas abstractas de género y
especie. Incluso los atributos no son diferencias especifi-
cas que determinarian como género la substancia; no son
tampoco géneros, aunque de cada uno se diga que es in-
finito en su género (pero «género» indica aqui solamente
una forma de existencia necesaria que constituye para la
substancia un poder infinito de afeccién, siendo los mo-
dos del atributo estas mismas afecciones).

En segundo lugar, el n#mero. El nimero es correlativo
a las ideas abstractas, puesto que a las cosas se las enume-
ra en cuanto miembros de clases, géneros y especies. En
este sentido, el nimero es un «auxiliar de la imaginacién»
(carta XII, a Meyer). El mismo nimero es un abstracto en
J]a medida en que se aplica a los modos existentes, «ha-
ciendo abstraccién» de la manera en que se siguen de la
substancia y se relacionan entre si. Por el contrario la vi-
si6n concreta de Naturaleza descubre el infinito por do-
quier; ahora bien, ninguna cosa es infinita por el nimero
de sus partes. Ni la substancia, de la que se afirma inmedia-
tamente una infinidad de atributos sin pasar por 2, 3, 4...
(carta LXIV, a Schuller). Ni el modo existente, que tiene
una infinidad de partes, pero no es por su nimero por lo

59



que hay una infinidad de ellas (carta LXXXI, a Tschim-
haus). Asi, no sélo la distincién numérica no se aplica a la
substancia, puesto que la distincién real entre atributos
nunca es numérica, sino que ni siquiera se aplica adecua-
damente a los modos, puesto que la distincidn numérica
unicamente expresa en abstracto, y para la imaginacidn, la
naturaleza del modo y de la distincién modal.

En tercer lugar, los trascendentales; no se trata ahora de
caracteres genéricos o especificos mediante los cuales se es-
tablezcan diferencias exteriores entre los seres, sino de un
concepto de Ser, o de conceptos de la misma extensién que
el Ser, a los que se concede un valor trascendente y que se
establecen por oposicién a la nada (ser-no ser, unidad-plu-
ralidad, verdadero-falso, bien-mal, orden-desorden, belleza-
fealdad, perfeccién-imperfeccién...). Se presenta como un
valor trascendente lo que sélo posee un sentido inmanen-
te, y se define por una oposicién absoluta, lo que sélo en-
trafia una oposicion relativa; de este modo, el Bien y el Mal
son abstractos de lo bueno y lo malo, que se dicen en re-
lacién a un modo existente preciso y califican sus afeccio-
nes segin el sentido de las variaciones de su potencia de
accién (Etica, IV, prefacio).

Los seres geométricos plantean un problema particular.
Pues su figura pertenece a los abstractos, o seres de razén,
en todos los sentidos: se define por un caricter especifi-
co; es objeto de medida, siendo la medida un medio auxi-
liar del mismo tipo que el niimero; y sobre todo envuel-
ve un no-ser (carta L, a Jelles). Sin embargo, podemos
asignar una causa adecuada a los seres geométricos, mien-
tras que los otros seres de razén implican una ignorancia
de las verdaderas causas. En efecto, podemos sustituir la
definicién especifica de una figura (por ejemplo, el circu-
lo como lugar de los puntos situados a igual distancia de
un mismo punto llamado centro) por una definicién ge-
nética (el circulo como figura descrita por una linea, uno
de cuyos extremos sea fijo y el otro mévil, Tratado de la
reforma, 95-96; o la esfera como figura descrita por la ro-

60



tacién de un semicirculo, idem, 72). Sin duda, todavia se
trata de una ficcién, segun la relacién de lo abstracto con
lo ficticio. Pues ningtn circulo, ninguna esfera se engen-
dran asi en la Naturaleza; ninguna esencia singular se les
atribuye con esto; y los conceptos de linea o semicirculo
no contienen en absoluto el movimiento que se les pres-
ta. De aqui la expresién fingo ad libitum causam (idem, 72).
Empero, incluso cuando las cosas reales se producen co-
mo las ideas las representan, no se sigue de ello la verdad
de las ideas, porque su verdad no depende del objeto,
sino de la potencia auténoma del pensamiento (idem, 71).
Por eso, la causa ficticia del ser geométrico puede ser un
buen punto de partida, si nos servimos de ella para co-
nocer nuestra potencia de comprensién, como de un
trampolin para alcanzar la idea de Dios (Dios que deter-
mina el movimiento de la linea o del semicirculo). Pues
con la idea de Dios se pone fin a toda abstraccién o fic-
cién, y las ideas se siguen en su orden como las cosas
singulares reales se producen en el suyo (idem, 73, 75, 76).
Por esta razén, las nociones geométricas son ficciones ido-
neas para conjurar lo abstracto a que se refieren, y para conju-
rarse a s{ mismas. Se aproximan asi mds a las nociones co-
munes que a lo abstracto; implican, en el Tratado de la
reforma, un presentimiento de lo que serdn las nociones
comunes en la Etica. Veremos, en efecto, cémo éstas guar-
dan una compleja relacién con la imaginacién; y de cual-
quier forma, el método geométrico conservard todo su
sentido y extensidn.

ACCION: Cf. Afecciones.
ACTO: Cf. Potencia.

ADECUADO-INADECUADO: Cf. Idea.

61



AFECCIONES, AFECTOS: 1.° Las afecciones son los modos
mismos. Los modos son las afecciones de la substancia o
de sus atributos (Etica, 1, 25, cor.; I, 30, dem.). Estas afec-
ciones son necesariamente activas, puesto que se explican
por la naturaleza de Dios como causa adecuada, y Dios no
puede padecer.

2.° A un nivel mas alto, las afecciones designan lo que
le sucede al modo, las modificaciones del modo, los efec-
tos de los otros modos sobre él. Asi, estas afecciones son
primero imdigenes o huellas corporales (II, post. 5; II, 17,
esc.; III, post. 2), y sus ideas envuelven a la vez la natura-
leza del cuerpo afectado y la del cuerpo exterior afectante
(II, 16). «Llamaremos imigenes de las cosas a las afeccio-
nes del cuerpo humano, cuyas ideas representan los cuer-
pos exteriores como si se hallasen presentes ante nosotros...
y diremos que el espiritu imagina cuando contemple a los
cuerpos conforme a esta relacién.»

3.° Pero estas afecciones —imdigenes o ideas- conforman
un estado determinado (constitutio) del cuerpo y espiritu
afectados, que implican mayor o menor perfeccién que el
estado precedente. De un estado a otro distinto, de una ima-
gen o idea a otra distinta se dan asi transiciones, traspasos
vividos, duraciones en las que pasamos a una perfeccién
mds o menos grande. AGn mds, estos estados, estas afec-
ciones, imagenes o ideas no pueden separarse de la dura-
cién que las vincula al estado precedente y las proyecta al
estado posterior. A estas duraciones o variaciones continuas
de perfeccidn se les llama «afectos» o sentimientos (affectus).

Se ha subrayado que, por regla general, la afeccién (af
Sectio) se decia directamente del cuerpo, mientras que el
afecto (affectus) se referia al espiritu. Pero la verdadera dife-
rencia no se encuentra aqui. La diferencia se da entre la
afeccién del cuerpo y su idea, que engloba la naturaleza
del cuerpo exterior, por un lado y, por el otro, el afecto
que engloba tanto para el cuerpo como para el espiritu un
aumento o disminucién de la potencia de accidn. La affec-
tio remite a un estado del cuerpo afectado e implica la pre-

62



sencia del cuerpo afectante, mientras que el affectus remite
al paso de un estado a otro distinto, considerada la varia-
cién correlativa de los cuerpos afectantes. Hay por tanto
una diferencia de naturaleza entre las afecciones-imdgenes o
ideas y los afectos-sentimientos, aunque los afectos-sentimien-
tos puedan exponerse como un tipo particular de ideas o
afecciones: «Por afectos entiendo las afecciones del cuerpo
por las cuales la potencia de accién de este mismo cuer-
po es aumentada o disminuida, ayudada o reducida...» (I1I,
def. 3); «Un afecto, al cual se llama pasién del alma, es una
idea confusa por la que el espiritu afirma que el cuerpo po-
see una fuerza de existir mayor o menor que antes...» (III,
def. gen. de los afectos). Es verdad que el afecto supone
una imagen o idea y que se sigue de ella como de su cau-
sa (II, ax. 3). Pero no se reduce a ella, es de una naturale-
za distinta, puramente transitivo y no indicativo o repre-
sentativo, y se experimenta en una duracién vivida que
engloba la diferencia entre dos estados. Por esta razom,
Spinoza ensefia con precisién que el afecto no es una com-
paracién de ideas, recusando asi toda interpretacién intelec-
tualista: «Cuando hablo de una fuerza de existir mayor o
menor que antes, no entiendo que el espiritu compare el
actual estado del cuerpo con lo pasado, sino que la idea
que constituye la forma del afecto afirma del cuerpo algo
que envuelve realmente mayor o menor realidad que an-
tes» (III, def. gen.).

Un modo existente se define por un determinado po-
der de afeccién (111, post. 1 y 2). Cuando se encuentra con
otro modo, puede suceder que éste le sea «bueno», es de-
cir, que se componga con él, o por el contrario le descom-
ponga y le sea «malo»; en el primer caso, el modo exis-
tente pasa a una perfeccién més grande; en el segundo
caso, a una menos grande. Seguin el caso, se dice que su
potencia de accién o fuerza de existir aumenta o disminu-
ye, puesto que la potencia del otro modo se afiade a la
suya, o por el contrario se le sustrae, la inmoviliza y fija
(IV, 18, dem.). Al paso a una perfeccion mds grande, o al

63



aumento de la potencia de accidn, se le llama afecto, o sen-
timiento, de alegria; al paso a una perfeccién menor, o a la
disminucién de la potencia de accibn, tristeza. Asi es como
la potencia de accién varia conforme a causas exteriores
para un mismo poder de afeccién. El afecto-sentimiento
(alegria o tristeza) se sigue efectivamente de una afeccidén-
imagen o idea que supone (idea del cuerpo que conviene
o no conviene con el nuestro); y, cuando el afecto se vuel-
ve sobre la idea de la que procede, la alegria se torna amor,
y la tristeza, odio. De este modo, las diversas series de afec-
ciones y afectos satisfacen constantemente, pero en condi-
ciones variables, el poder de afeccién (III, 56).

Mientras nuestros sentimientos o afectos brotan del en-
cuentro con otros modos existentes, se explican por la na-
turaleza del cuerpo afectante y por la idea necesariamente
inadecuada de este cuerpo, imagen confusa que nuestro es-
tado envuelve. Tales afectos son siempre pasiones, puesto
que nosotros no somos su causa adecuada (III, def. 2). In-
cluso son también pasiones los afectos basados en la ale-
gria, que se definen por el aumento de la potencia de ac-
cion; la alegria es todavia una pasién «en cuanto que la
potencia de accién del hombre no ha aumentado hasta el
punto en que se concibe adecuadamente a si mismo y a
sus propias acciones» (IV, 59, dem.). Por mis que nuestra
potencia de accidén haya crecido materialmente seguimos
en un estado no menos pasivo, separados de esta potencia,
mientras no nos ensefioreemos formalmente de ella. Por
esta razén, desde el punto de vista de los afectos, la dis-
tincién fundamental entre dos tipos de pasiones, pasiones tris-
tes y pasiones alegres, prepara una distincién muy diferen-
te entre las pasiones y las acciones. De una idea como idea
de affectio siempre se siguen afectos. Pero si la idea es ade-
cuada, en lugar de ser una imagen confusa, si expresa di-
rectamente la esencia del cuerpo afectante en vez de en-
globarlo indirectamente en nuestro estado, si es la idea de
una affectio interna o de una autoafeccién que sefiala la con-
veniencia interior de nuestra esencia, de las demis esencias

64



y de la esencia de Dios (tercer tipo de conocimiento), en-
tonces los afectos que derivan de ella son en si mismos
acciones (III, 1). Estos afectos o sentimientos activos no
pueden ser tan so6lo alegrias y amores (III, 58 y 59), sino
alegrias y amores muy especiales, puesto que ya no se de-
finen por un aumento de nuestra perfeccidén o potencia de
accidn, sino por la entera posesién formal de esta poten-
cia o perfeccion. Para estas alegrias activas debe reservarse
el nombre de beatitud: parecen conquistarse y desarrollarse
en la duracién, como las alegrias pasivas, pero, de hecho,
son eternas y ya no se explican por la duracién; no impli-
can mds transiciones y traspasos, sino que se expresan to-
das reciprocamente en un modo de eternidad, junto con
las ideas adecuadas de las que proceden (V, 31-33).

AFIRMACION: Cf. Negacion.

ALEGRIA-TRISTEZA: Cf. Afecciones, Bueno, Potencia.

AMOR-0ODIO: Cf. Afecciones

ANALOGIA: Cf. Eminencia.

APETITO: Cf. Potencia.

APTITUD: Cf. Potencia.

ATRIBUTO: «Lo que el entendimiento percibe de la subs-
tancia como constituyendo su esencia» (Etica, I, def. 4). Los
atributos no son formas de ver propias del entendimiento,

65



porque el entendimiento spinozista sélo percibe lo que
es; asimismo tampoco se trata de emanaciones, porque no
hay ninguna superioridad, ninguna eminencia de la subs-
tancia con respecto a los atributos ni de un atributo so-
bre otro. Cada atributo expresa una esencia determinada
(I, 10, esc. 1). Si el atributo se refiere necesariamente al
entendimiento, no es porque resida en el entendimiento,
sino porque es expresivo y lo que expresa implica necesa-
riamente un entendimiento que lo «perciba». La esencia
expresada es una cualidad ilimitada, infinita. El atributo
expresivo refiere la esencia a la substancia, y es esta rela-
cién inmanente lo que capta el entendimiento. Todas las
esencias, diferentes en cada atributo, se funden en una, en
la substancia a la que los atributos las refieren.

Cada atributo «se concibe por si y en si» (carta II, a Ol-
denburg). Los atributos son realmente distintos: ninguno
necesita de otro, ni de nada mads, para ser concebido. Ex-
presan asi cualidades substanciales absolutamente simples;
por eso, debe afirmarse que una substancia corresponde a
cada atributo cualitativa o formalmente (no numéricamente).
Multiplicidad formal puramente cualitativa definida en las
ocho primeras proposiciones de la Etica, que permite iden-
tificar una substancia para cada atributo. La distincién real
entre atributos es una distincién formal entre «quiddida-
des» substanciales dltimas.

Sélo conocemos dos atributos y, sin embargo, sabemos
que hay una infinidad de ellos. De ésta s6lo conocemos
dos, porque no podemos concebir como infinitas mas que
las cualidades que englobamos en nuestra esencia: el pen-
samiento y la extensién en razén de que somos espiritu y
cuerpo (I, 1 y 2). Pero sabemos que hay una infinidad de
atributos porque Dios tiene una potencia absolutamente
infinita de existencia, que no pueden agotar ni el pensa-
miento ni la extension.

Los atributos son estrictamente iguales en cuanto que
constituyen la esencia de la substancia y en cuanto que las
esencias de modo los envuelven y estin contenidas en

66



ellos. Por ejemplo, es de la misma forma que los cuerpos
implican la extensién y que la extensidn es un atributo de
la substancia divina. En este sentido, Dios no posee las per-
fecciones implicadas por las «criaturas» de forma diferente
de la que tienen en las criaturas mismas; de este modo,
Spinoza niega radicalmente las nociones de eminencia,
equivocidad o incluso analogia (conforme a las cuales Dios
las poseeria de forma distinta, en una forma superior...). La
inmanencia spinozista se opone por igual a la emanacién
y a la creacion. Y la inmanencia significa primero la univo-
cidad de los atributos; los mismos atributos reconocen su per-
tenencia a la substancia que componen y a los modos que
contienen (primera figura de la univocidad, siendo las dos
restantes la de la causa y la de lo necesario).

AUTOMATA: Cf. Método.
BEATITUD: Cf. Afecciones.

BUENO-MALO: Lo bueno y lo malo son doblemente relati-
vos, y se expresan uno en relacién a otro, y ambos en re-
lacién a un modo existente. Se trata de los dos sentidos en
que varia la potencia de accién; la disminucién de esta po-
tencia (tristeza) es mala; su aumento (alegria) es bueno (Eti-
ca, 1V, 41). Ob)etxvamente, desde este momento, es bueno
lo que aumenta o favorece nuestra potencia de accidn;
malo, lo que la disminuye o la impide; y sélo conocemos
lo bueno y lo malo por el sentimiento de alegria o triste-
za del que somos conscientes (IV, 8). Como la potencia de
accién abre el poder de afeccién a una mayor cantidad de
cosas, es bueno todo «lo que dispone al cuerpo de modo
que pueda ser afectado de muchas formas» (IV, 38), o lo
que mantiene la relacién de movimiento y de reposo que
caracteriza al cuerpo (IV, 39). En todos estos sentidos, lo

67



bueno es lo ttil y lo malo, lo nocivo (IV, def. 1 y 2). Pero
es de subrayar la originalidad de esta concepcién spinozis-
ta de lo 1til y lo nocivo.

Lo bueno y lo malo expresan asi los encuentros entre
modos existentes («orden comin de la Naturaleza», de las
determinaciones extrinsecas o de los encuentros fortuitos,
Sfortuito occursu, 11, 29, cor. y esc.). Sin duda, todas las rela-
ciones de movimiento y de reposo se componen entre si
en el modo infinito mediato. Pero un cuerpo puede provo-
car que las partes de mi cuerpo entren en una nueva rela-
cién que no sea directa o inmediatamente compatible con
mi relacién caracteristica; asi sucede en la muerte (IV, 39).
Aunque inevitable y necesaria, la muerte resulta siempre de
un encuentro fortuito y extrinseco, del encuentro con un
cuerpo que descompone mi relacién. La prohibicién divi-
na respecto a comer del fruto del arbol se reduce a la reve-
lacién que se hizo a Addn de que el fruto es «malo», es de-
cir, de que descompondri la relacién de Adén: «De igual
modo, sabemos por las luces naturales que un veneno es
mortal» (carta XIX, a Blyenbergh, y Tratado teologico-politi-
co, cap. 4). Todo mal se reduce a lo malo, y todo lo malo
responde al modelo del veneno, indigestiéon o intoxicacidn.
Aun el mal que yo causo (malo = malvado) consiste sola-
mente en que asocio la imagen de una accién a la imagen
de un objeto que no puede soportar esta accién sin perder
su relacién constitutiva (IV, 49, esc.).

Todo lo malo se mide, por lo tanto, por la disminucién
de la potencia de accién (tristeza-odio); todo lo bueno, por
el aumento de esta misma potencia (alegria-amor). De don-
de se sigue la lucha sin concesiones de Spinoza, la denun-
cia radical de todas las pasiones basadas en la tristeza, por
la que Spinoza se inscribe en la gran estirpe que va de Epi-
curo a Nietzsche. Es vergonzoso buscar la esencia interior
del hombre por el lado de sus malos encuentros extrinse-
cos. Todo lo que supone tristeza sirve a la tirania y a la opre-
sién. Todo lo que supone tristeza debe denunciarse como
malo, como lo que nos separa de nuestra potencia de ac-

68



cién; y no sélo el remordimiento y la culpabilidad, no sélo
la meditacién de la muerte (IV, 67), hasta la esperanza, has-
ta la seguridad, que son signos de impotencia (IV, 47).
Aunque en todo encuentro se den relaciones que se
componen y aunque todas las relaciones se compongan sin
limite en el modo infinito mediato, debemos guardarnos de
afirmar que todo es bueno, que todo estd bien. Es bueno
todo aumento de la potencia de accién. Desde este punto
de vista, la posesién formal de esta potencia de accidn, tan-
to como de la potencia de conocimiento, se presenta como
el summum bonum; en este sentido, la Razédn, en lugar de
dejarnos a merced de los encuentros al azar, intenta unir-
nos con las cosas y los seres cuya relacién se compone di-
rectamente con la nuestra. Por lo tanto, la Razén busca el
bien soberano o lo «til propio», proprium utile, comin a
todos los hombres (IV, 24-28). Pero, una vez que alcanza-
mos la posesién formal de nuestra potencia de accién, las
expresiones bonum, summum bonum, demasiado impregna-
das de ilusiones finalistas, desaparecen para dar lugar al len-
guaje de la pura potencia o virtud («primer fundamento» y
no fin wltimo); asi sucede en el tercer género de conoci-
miento. Por esta razén afirma Spinoza: «Si los hombres na-
cieran libres, no se formarian concepto alguno del bien y
del mal mientras permanecieran libres» (IV, 68). Precisa-
mente porque lo bueno se expresa en relacién a un modo
existente, y en relacién a una potencia de accién variable y
adn no poseida, no puede totalizarse lo bueno. Si sustitui-
mos las categorias de lo bueno y lo malo por las de Bien
y Mal, se hace del Bien una razén de ser y obrar, se cae en
todas las ilusiones finalistas, se desfigura la necesidad de la
produccién divina y nuestra manera de participar de la ple-
na potencia divina. Por esta razon, la tesis de Spinoza di-
fiere fundamentalmente de todas las de su tiempo, segin
las cuales el Mal no es y el Bien hace ser y obrar. El Bien,
como el Mal, no tiene sentido. Se trata de seres de razén
o de imaginacién que dependen por entero de los signos
sociales, del sistema represivo de recompensas y castigos.

69



CAUSA: «Por causa de si mismo entiendo aquello cuya esen-
cia engloba la existencia o, de otra manera, aquello cuya
naturaleza no puede ser concebida sino como existencia»
(Etica, 1, def. 1). Una intencién mueve a Spinoza a empe-
zar la Etica por la causa de si. Trad1c1onalmente, la nocién
de causa de si se emplea con mucha precaucién y por ara-
logia con la causa eficiente (causa de un efecto distinto), por
lo tanto en un sentido sélo derivado; causa de si mismo
significaria «como por una causa». Spinoza trastrueca esta
tradicién, y convierte la causa de si mismo en el arquetipo
de toda causalidad, su sentido originario y exhaustivo.

No por ello deja de darse una causalidad eficiente, aque-
lla en la que el efecto difiere de la causa, ya sea porque la
esencia y la existencia del efecto difieren de la esencia y la
existencia de la causa, ya sea porque el mismo efecto tiene
una existencia distinta de su propia esencia y remite a algo
diferente como causa de existencia. Asi, Dios es la causa de
todas las cosas, y todo existente finito remite a otro exis-
tente finito como a la causa por la que es y actia. Al dife-
rir en esencia y existencia, se dird que no hay nada comuin
entre la causa y el efecto (I, 17, esc.; carta LXIV, a Schuller).
Y, sin embargo, en otro sentido, hay algo que si es comun:
el atributo, en el que se produce el efecto y por el que
actiia la causa (carta IV, a Oldenburg; carta LXIV, a Schul-
ler); pero el atributo, que constituye la esencia de Dios
como causa, no constituye la esencia del efecto y estd tan
sélo envuelto en esta esencia (II, 10).

Que Dios produzca en los mismos atributos que cons-
tituyen su esencia supone que Dios es causa de todas las
cosas, en el mismo sentido en que es causa de si mismo (I, 25,
esc.). Produce del mismo modo que existe. Asi, la univoci-
dad de los atributos, en cuanto se refieren a la substancia
de la que constituyen la esencia, y a los productos que los
engloban en su esencia, se prolonga en una univocidad de
la causa, mientras se diga «causa eficiente» en el mismo sen-
tido que «causa de si mismo». Aqui es donde Spinoza tras-
trueca doblemente la tradicién puesto que causa eficiente

70



ya no es el primer sentido de causa, y puesto que ya no es
causa de si mismo lo que se dice en sentido de causa efi-
ciente, sino causa eficiente lo que se dice en el mismo sen-
tido que causa de si mismo.

Una cosa finita existente remite a otra cosa finita como
causa. Pero evitaremos decir que una cosa finita estd so-
metida a una doble causalidad: una horizontal, constitui-
da por la serie indefinida de las demds cosas, y otra verti-
cal constituida por Dios. Pues cada término de la serie
remite a Dios como a aquello que conmina a la causa a
producir su efecto (Etica, 1, 26). De modo que Dios nun-
ca es causa lejana, sino que se llega a él ya a partir del pri-
mer término de la regresién. Y sélo Dios es causa, no hay
sino un solo sentido y una sola modalidad para todas las
figuras de la causalidad, aunque estas figuras sean ellas mis-
mas multiples y distintas (causa de si mismo, causa efi-
ciente de las cosas infinitas, causa eficiente de las cosas fi-
nitas unas en relacion a otras). Tomada en su sentido Gnico
y en su sola modalidad, la causa es esencialmente inma-
nente; o sea que permanece en si para producir (en oposi-
cién a la causa transitiva), y el efecto tampoco sale de ella
(en oposicion a la causa emanativa).

cIUDAD: Cf. Sociedad.
COMPRENDER: Cf. Espiritu, Explicar, Potencia.
CONATUS: Cf. Potencia.

CONCIENCIA: Propiedad de la idea de desdoblarse y de mul-
tiplicarse hasta el infinito: idea de la idea. En efecto, toda
idea representa algo determinado que existe en un atribu-
to (realidad objetiva de la idea); pero a su vez, es algo de-

71



terminado que existe en el atributo pensamiento (forma o
realidad formal de la idea); gracias a ello, es el objeto de
otra idea que la representa, etc. (Etzca, I1, 21). De lo cual se
siguen los tres caracteres de la conciencia: 1.° Reflexidn: la
conciencia no es la propiedad moral de un sujeto, sino
la propiedad fisica de la idea; no es reflexién del espiritu
sobre la idea, sino reflexién de la idea en el espiritu (Trata-
do de la reforma); 2.° Derivacidn: la conciencia se deriva siem-
pre en relacién a la idea de la que es conciencia, y sélo
vale lo que vale la primera idea; por esta razén, Spinoza
afirma que no es necesario saber que se sabe para saber
(idem, 35), pero que no se puede saber sin saber que se sabe
(Etzm I1, 21 y 43); 3.° Correlacion: la relacién de la con-
ciencia con la idea de la que es conciencia es la misma que
la relacién de la idea con el objeto del que es conocimiento
(I1, 21); sin embargo, es cierto que Spinoza afirma que, en-
tre la idea y la idea de la idea, sélo hay una distincién de
razén (IV, 8; V, 3); ocurre que ambas estin contenidas en
el mismo atributo, el pensamiento, pero no por ello dejan
de referirse a dos potencias diferentes, potencia de existir y
potencia de pensar, del mismo modo que el objeto de la
idea y la idea.

La conciencia estid por entero sumergida en el incons-
ciente. Sucede que: 1.° sélo somos conscientes de las ide-
as que tenemos, en las condiciones en las que las tenemos.
Se nos escapan esencialmente todas las ideas que tiene Dios
ya que no constituye simplemente nuestro espiritu, sino
que es portador de una infinidad de otras ideas; de este
modo, no tenemos conciencia de las ideas que componen
nuestra alma, ni de nosotros mismos, ni de nuestra dura-
cién; no tenemos conciencia sino de las ideas que expresan
el efecto de los cuerpos exteriores sobre el nuestro, ideas
de afecciones (II, 9, sq.); 2.° las ideas no son los unicos
modos de pensar; el conatus y sus multiples determinacio-
nes o afectos son también en el alma modos de pensar;
ahora bien, sélo tenemos conciencia de ellos en la medida
en que las ideas de afecciones determinan precisamente el

72



conatus. Entonces, el afecto que de ello se sigue goza a su
vez de la propiedad de reflejarse, exactamente igual que la
idea que lo determina (IV, 8). Por esta razén Spinoza defi-
ne el deseo como el conatus que se ha vuelto consciente,
siendo la causa de esta conciencia la afeccién (III, defini-
cién del deseo).

La conciencia, al ser por su naturaleza conciencia de
las ideas inadecuadas que tenemos, ideas mutiladas y trun-
cadas, es el reducto de dos ilusiones fundamentales; 1.° La
ilusion psicoldgica de libertad: al no retener sino efectos de los
que ignora esencialmente las causas, la conciencia puede
creerse libre y prestar al espiritu un imaginario poder sobre
el cuerpo, cuando ni siquiera sabe lo que «puede» el cuer-
po en funcién de las causas que lo hacen obrar realmente
(I1L, 2, esc.; V, pref.); 2.° La ilusion teoldgica de finalidad: al
no captar el conatus o el apetito sino bajo la forma de afec-
tos determinados por las ideas de afecciones, la conciencia
puede creer que estas ideas de afecciones, en cuanto que
expresan los efectos de cuerpos exteriores sobre el nuestro,
son realmente primeras, auténticas causas finales, y que, in-
cluso en los terrenos en los que no somos libres, un Dios
previsor lo ha compuesto todo segun la relacién medio-fin;
entonces, el deseo parece ser secundario en relacién con la
idea de la cosa juzgada buena (I, apéndice).

Precisamente porque la conciencia es reflexién de la
idea y no vale sino lo que vale la primera idea, la toma
de conciencia no tiene poder alguno por si misma. Y, sin
embargo, como lo falso en cuanto falso no posee forma,
la idea inadecuada no se refleja sin liberar lo que hay en
ella de positivo; es falso que el sol esté a doscientos metros,
pero es verdad que yo veo el sol a doscientos metros
(11, 35, esc.). Este nucleo positivo de la idea inadecuada en
la conciencia puede servir de principio regulador para un
conocimiento del inconsciente, o sea para una investi-
gacién de lo que pueden los cuerpos, para una determi-
nacién de las causas y para la formacion de las nociones
comunes. Entonces, una vez que alcanzamos estas ideas

73



adecuadas, vinculamos los efectos a sus causas verdaderas,
y la conciencia, convertida ahora en la reflexién de la idea
adecuada, es capaz de superar sus ilusiones formando de
las afecciones y afectos que experimente otros tantos con-
ceptos claros y distintos (V, 4). O més bien desdobla los
afectos pasivos en afectos activos que se siguen de la no-
cién comun y que sélo se distinguen de los primeros por
la causa, o sea por una distincién de razén (V, 3, sq.). Esta
es la meta del segundo tipo de conocimiento. Y el objeti-
vo del tercero es llegar a la conciencia de la idea de Dios,
de si mismo y de las demds cosas, es decir, hacer que es-
tas ideas, tal como son en Dios, se reflejen en nosotros mis-
mos (sui et Dei et rerum conscius, V, 42, esc.).

CONOCIMIENTO (TIPOS DE): El conocimiento no es la ope-
racién de un sujeto, sino la afirmacién de una idea en el
alma: «Nunca afirmamos o negamos algo de una cosa, es
la cosa misma la que en nosotros afirma o niega algo de
si misma» (Breve tratado, 11, 16, 5). Spinoza rechaza todo
anélisis del conocimiento que distinga dos elementos dis-
tintos, entendimiento y voluntad. El conocimiento es auto-
afirmacién de la idea, «explicacién» o desarrollo de la idea,
como una esencia que se explica en sus propiedades o una
causa que se explica en sus efectos (Etzca I ax. 4; 1, 17).
Concebido de este modo, el conocimiento como afirma-
cién de la idea se distingue: 1.° de la conciencia como du-
plicacién de la idea; 2.° de los afectos como determina-
ciones del conatus por las ideas.

Pero los tipos de conocimiento son modos de exis-
tencia, porque el conocer se prolonga en los tipos de
conciencia y de afectos que le corresponden, de modo que
necesariamente se satisfaga todo el poder de afeccién. La
exposicién de los tipos de conocimiento varia considera-
blemente en Spinoza, sobre todo porque el estatuto cen-
tral de las nociones comunes no se establece hasta la Eti-
ca. En la formulacién definitiva (II, 40, esc. 2), el primer

74



tipo se define ante todo por los signos equivocos, signos
indicativos que envuelven el conocimiento inadecuado de
las cosas, signos imperativos que envuelven el conoci-
miento inadecuado de las leyes. Este primer tipo expresa
las condiciones naturales de nuestra existencia en cuanto
que no poseemos ideas que sean adecuadas; lo constituye
el encadenamiento de las ideas inadecuadas y de los afec-
tos-pasiones que derivan de ellas.

El segundo tipo se define por las nociones comunes: la
composicién de las relaciones, el esfuerzo de la Razén por
organizar los encuentros de los modos existentes segin re-
laciones que se compongan, y a veces el desdoblamiento,
otras la sustitucion de los afectos pasivos por afectos activos
que derivan de las nociones comunes mismas. Pero las no-
ciones comunes, sin ser abstractas, siguen siendo ideas ge-
nerales que se aplican tan sélo a los modos existentes; en
este sentido, no nos dan a conocer la esencia singular. Es
propio del tercer tipo darnos a conocer las esencias; en-
tonces, ya no se capta el atributo como nocién comin (es
decir, general), aplicable a todos los modos existentes, sino
como forma comun (es decir, univoca) a la substancia de
la que constituye la esencia y a las esencias de modo que
contiene como esencias singulares (V, 36, esc.). La figura
del tercer tipo es un tridngulo que retne las ideas adecua-
das de nosotros mismos, de Dios y de las demds cosas.

La ruptura se encuentra entre los tipos primero y se-
gundo, puesto que las ideas adecuadas y los afectos acti-
vos comienzan con el segundo (II, 41 y 42). Del segundo
al tercero hay una diferencia de naturaleza, pero el terce-
ro encuentra en el segundo una causa fiendi (V, 28). Es la
idea de Dios la que nos hace pasar de uno al otro; en efec-
to, la idea de Dios pertenece de cierta manera al segundo
tipo, en cuanto que estd vinculada a las nociones comu-
nes; pero, al no ser en si misma una nocién comun, pues-
to que comprende la esencia de Dios, nos obliga, confor-
me a este nuevo aspecto, a pasar al tercer tipo, que se
refiere a la esencia de Dios, a nuestra esencia singular y a

75



todas las esencias singulares de las demds cosas. Lo cierto
es que, cuando afirmamos que el segundo tipo es causa
Sfrendi del tercero, esta expresién debe entenderse mas bien
en sentido ocasjonal que en sentido efectivo, porque el
tercer tipo no adviene, propiamente hablando, sino que es
eterno y s6lo se le descubre en cuanto eternamente dado
(V, 31 esc. y 33 esc.).

Y entre el primero y el segundo tipo, a pesar de la rup-
tura, todavia se da, empero, una determinada relacién oca-
sional que explica la posibilidad de saltar de uno a otro.
Por un lado, cuando nos encontramos con cuerpos que
convienen al nuestro, no poseemos aun las ideas adecua-
das de estos cuerpos ni de nosotros mismos, pero experi-
mentamos pasiones alegres (aymento de nuestra potencia
de accién) que todavia pertenecen al primer tipo, pero in-
ducen ya en nosotros la formacién de la idea adecuada de
lo que es comtin a estos cuerpos y al nuestro. Por otro lado,
la nocién comuin posee en si misma complejas armonias
con las imigenes confusas del primer género y se apoya en
ciertos caracteres de la imaginacién. Estos puntos consti-
tuyen tesis esenciales de la teoria de las nociones comunes.

DEFINICION, DEMOSTRACION: La definicién es el enunciado
de la marca distintiva de una cosa considerada en si misma
(y no en relacién a otras cosas). Es necesario asimismo que
la distincién enunciada sea esencial o interior a la cosa. En
este sentido, Spinoza renueva la dicotomia definiciones no-
minales-definiciones reales: Tratado de la reforma, 95-97. Las
definiciones nominales son las que se valen ya sea de abs-
tractos (tipo y diferencia especifica: el hombre es un animal
racional), ya sea de propios (Dios, ser infinitamente perfec-
to), ya sea de una propiedad (el circulo, lugar de los pun-
tos equidistantes de un mismo punto). Abstraen, pues, una
determinacién todavia extrinseca. Por el contrario, las defi-
niciones reales son genéticas: enuncian la causa de la cosa
o los elementos genéticos. Spinoza desarrolla un ejemplo

76



particularmente sorprendente (Etica, I1I): la definicién no-
minal del deseo («apetito con conciencia de si mismo») se
vuelve real si se le afiade «la causa de esta conciencia» (esto
es, las afecciones). Este cardcter causal o genético de la de-
finicién real vale no sdlo para las cosas producidas (el cir-
culo, movimiento de una linea uno de cuyos extremos per-
manece fijo), sino para Dios mismo (Dios, ser constituido
por infinitos atributos). En efecto, una definicién genética
de Dios puede ser justa en cuanto que Dios es causa de si
mismo, en el pleno sentido de la palabra causa, y sus atri-
butos son verdaderas causas formales.

Por lo tanto, puede darse & priori una definicién real.
Pero hay también definiciones reales a posteriori: son las que
definen una cosa existente, un animal o el hombre, gracias-
a lo que puede su cuerpo (potencia, poder de afeccién).
Sélo por la experiencia puede llegar a saberse, aunque la
potencia sea la esencia misma en cuanto que experimenta
afecciones. En fin, pueden concebirse definiciones reales
incluso para determinados seres de razén. Ya que una fi-
gura geométrica es desde luego un abstracto, en este senti-
do simple definicién nominal, pero también es la idea abs-
tracta de una «nocién comin» que puede captarse por su
causa y en una definicién real (como en las dos definicio-
nes precedentes del circulo, nominal y real).

La demostracién es la consecuencia necesaria de la de-
finicién: consiste en deducir al menos una propiedad de la
cosa definida. Pero mientras se trate de definiciones no-
minales, no puede deducirse més que una sola propiedad
de cada una de ellas; para demostrar otras distintas tienen
que intervenir otros objetos y puntos de vista distintos, y
relacionar la cosa definida con las cosas exteriores (cartas
LXXXII y LXXXIII). En este sentido, la demostracién si-
gue siendo un movimiento exterior a la cosa. Pero cuando
se trata de una definicién real, la demostracién puede
deducir todas las propiedades de la cosa, pasando al mis-
mo tiempo a ser una percepcién, es decir, captando el mo-
vimiento interior a la cosa. La demostracién se encadena

77



entonces con la definicién independientemente de todo
punto de vista exterior. Es la cosa la que «se explica» en el
entendimiento, y no ya el entendimiento el que explica a
la cosa.

DERECHO: Cf. Potencia, Sociedad.
DESEO: Cf. Conciencia, Potencia.
DETERMINACION: Cf. Negacion.

DURACION: Continuacién de la existencia a partir de un co-
mienzo. La duracién pertenece al modo existente. Implica
un comienzo, pero no un fin. En efecto, cuando el modo
adviene a la existencia por la accién de una causa eficien-
te, no queda ya simplemente comprendido en el atributo,
sino que dura (Etica, 11, 8), o mis bien tiende a durar, o
sea a perseverar en la existencia. Y es su esencia misma la
que queda entonces determinada como tendencia a perse-
verar (ITI, 7). Ahora bien, ni la esencia de la cosa ni la cau-
sa eficiente que establece la existencia pueden asignar un
término a la duracién (I, explicacién de la def. 5). Por esta
razdn, la duracién es por si misma «continuidad indefini-
da de la existencia». El fin de una duracién, es decir, la
muerte, proviene del encuentro del modo existente con
otro modo distinto que descompone su relacién (111, 8; IV,
39). Por eso, la muerte y el nacimiento no guardan en ab-
soluto una simetria. Mientras el modo existe, la duracién
se compone de transiciones vividas que definen los afec-
tos, de constantes pasos a perfecciones mds o menos gran-
des, de variaciones continuas de la potencia de accién del
modo existente. La duracién se opone a la eternidad por-
que la eternidad no tiene comienzo y pertenece a lo que

78



posee una plena e invariable potencia de accién: la eterni-
dad no es ni una duracién indefinida ni algo que empiece
después de la duracién, sino que coexiste con la duracién
como coexisten dos partes de nosotros mismos de natura-
leza distinta, la que envuelve la existencia del cuerpo y la
que expresa su esencia (V, 20, esc. sq.).

EMINENCIA: Si el tridngulo hablase, dirfa de Dios que es
eminentemente triangular (carta LVI, a Boxel). Spinoza re-
procha a la nocién de eminencia que pretenda preservar la
especificidad de Dios definiéndola mediante caracteres an-
tropolégicos o incluso antropomorficos. Prestamos a Dios
rasgos tomados de la conciencia humana (rasgos que ni tan
siquiera son adecuados al hombre tal como es), y, para ve-
lar por la esencia de Dios, nos limitamos a elevarlos al in-
finito o a decir que Dios los posee en una forma infinita-
mente perfecta que no comprendemos. Asi, atribuimos a
Dios una justicia y una caridad infinitas; un entendimien-
to legislador y una voluntad creadora infinitos; o incluso
voz, manos y pies infinitos. A este respecto, Spinoza no
diferencia en absoluto la equivocidad de la analogia, a las
que denuncia con el mismo vigor; poco importa que Dios
posea estos caracteres de modo diferente 0 en un sentido
proporcional al nuestro, puesto que, en los dos casos, se de-
satiende la univocidad de los atributos.

Ahora bien, esta univocidad es la piedra angular de
todo el spinozismo; precisamente porque los atributos exis-
ten de la misma forma en Dios, del que constituyen la
esencia, y en los modos que los envuelven en su esencia,
no hay nada comun a la esencia de Dios y a la esencia de
los modos y, sin embargo, hay formas absolutamente idén-
ticas, nociones absolutamente comunes a Dios y a los mo-
dos. La univocidad de los atributos es el unico medio de
distinguir radicalmente la esencia y la existencia de la subs-
tancia de las de los modos sin dafiar la unidad absoluta del
Ser. La eminencia y, con ella, la equivocidad y la analogia

79



caen en la doble sinrazén de imaginar algo comiin a Dios
y a las criaturas alli donde no lo hay (confusién de esen-
cia) y de negar las formas comunes alli donde existen
(ilusién de formas trascendentes); a la vez rompen el ser y
confunden las esencias. El lenguaje de la eminencia es an-
tropomorfico porque confunde la esencia del modo con la
de la substancia; extrinseco, porque se modela conforme
a la conciencia y confunde las esencias con los proplos
imaginario, porque es un lenguaje de signos equivocos y
no de expresiones univocas.

ENCUENTRO (OCCURSUS): Cf. Afecciones, Bueno, Naturale-
za, Necesario. Potencia.

ENTENDIMIENTO (ENTENDIMIENTO INFINITO, IDEA DE DIOS):
El entendimiento, aun infinito, sélo es un modo del atri-
buto pensamiento (Etica, I, 31). En este sentido, y como la
voluntad, no constituye la esencia de Dios. Los que inclu-
yen el entendimiento y la voluntad en la esencia de Dios
le conciben conforme a predicados antropolégicos o in-
cluso antropomorficos; desde ese momento, sélo pueden
preservar la distincién de las esencias alegando un enten-
dimiento divino que sobrepasa al nuestro, que en relacién
al nuestro posee un estatuto de eminencia y una simple re-
lacién de analogia. Se cae de este modo en todas las con-
fusiones de un lenguaje equivoco (como la palabra can, que
designa a la vez una constelacién celeste y el animal la-
drador, 1, 17, esc.).

La Etica lleva a cabo la doble critica de un entendi-
miento divino que seria el de un legislador, que contendria
modelos o posibles modelos conforme a los que Dios re-
gulara la creacién, y de una voluntad divina propia de un
principe o de un tirano, que crearia ex nihilo (I, 17, esc.; 33,
esc. 2). Son los dos grandes contrasentidos que desnatura-
lizan tanto la nocién de necesidad como la de libertad.

80



El verdadero estatuto del entendimiento infinito se
contiene en las tres proposiciones siguientes: 1.° Dios pro-
duce al igual que se comprende; 2.° Dios comprende todo
lo que produce; 3.° Dios produce la forma en la que se
comprende y comprende a todas las cosas. Estas tres pro-
posiciones demuestran, cada una a su manera, que lo po-
sible no existe, que todo lo posible es necesario (Dios no
concibe posibles en su entendimiento, sino que 1.° com-
prende la necesidad de su propia naturaleza o de su pro-
pia esencia; 2.° comprende necesariamente todo lo que se
sigue de su esencia; 3.° produce necesariamente esta com-
prensién de si mismo y de las cosas). Sigue en pie que la
necesidad invocada por estas tres proposiciones no es la
misma y que el estatuto del entendimiento parece variar.

Conforme a la primera, Dios produce como se com-
prende, al igual que como existe (Etica, 11, 3, esc.). La ne-
cesidad de comprenderse parece para Dios no sélo funda-
da en la de existir, sino igual a ella. Por eso la idea de Dios
comprende la substancia y los atributos, y produce la infi-
nidad de las ideas al igual que la substancia produce la in-
finidad de las cosas en los atributos (II, 4). Y a la idea de
Dios cotresponde una potencia de pensar igual a la de exis-
tir y obrar (I, 7). {Cémo conciliar estos caracteres con
el ser tnicamente modal del entendimiento infinito, que
s6lo es un producto, como afirma la tercera proposicion?
Ocurre que la potencia de la idea de Dios debe entender-
se objetivamente: <Todo lo que formalmente se desprende de
la infinita naturaleza de Dios se deduce objetivamente en
Dios de la idea de Dios, en el mismo orden y con la mis-
ma conexién» (idem, 11, 7, cor.). Asi pues, es en cuanto que
representa los atributos y los modos como la idea de Dios
tiene una potencia igual a lo que representa. Pero esta no
potencia «objetiva» seria todavia virtual y no de hecho,
contrariamente a todas las exigencias del spinozismo, si la
idea de Dios, y todas las ideas que se siguen de ella, no
quedasen ellas mismas formadas, es decir, si no poseyesen
un ser formal propio. Ahora bien, este ser formal de la idea

81



sélo puede ser un modo del atributo pensamiento. Y es
precisamente asi como se distinguen terminoldgicamente la
idea de Dios y el entendimiento infinito: la idea de Dios
es la idea en su ser objetivo, y el entendimiento infinito,
la misma idea tomada en su ser formal. Los dos aspectos
son inseparables; s6lo podria disociarse el primer aspecto
del segundo haciendo de la potencia de comprensién una
potencia sin acto.

Por una parte, es este complejo estatuto de la idea de
Dios-entendimiento infinito lo que explica el hecho de que
la idea de Dios posee tanta unidad como Dios mismo o la
substancia, pero es capaz de transmitir esta unidad a los
modos mismos; de ahi el papel preponderante de II, 4. Por
otra parte, este complejo estatuto da cuenta de los privile-
gios del atributo pensamiento, como veremos en las rela-
ciones del espiritu con el cuerpo.

Por otra parte, en fin, nuestro entendimiento se expli-
ca como parte integrante del entendimiento divino (II, 11,
cor.; 43, esc.). En efecto, que el entendimiento infinito sea
un modo explica la adecuacién de nuestro entendimiento
al entendimiento infinito. Sin duda no conocemos todo de
Dios; s6lo conocemos los atributos envueltos en lo que so-
mos nosotros mismos. Pero todo lo que de él conocemos
es absolutamente adecuado, y una idea adecuada estd en
nosotros tal como es en Dios. La idea que tenemos de Dios
mismo es, pues, en lo que se refiere a lo que de él cono-
cemos, la idea que Dios tiene de si mismo (V, 36). El ca-
ricter absolutamente adecuado de nuestro conocimiento
no se funda, por lo tanto, simplemente de modo negativo
sobre la «desvalorizacién» del entendimiento infinito, re-
ducido al estado de modo; el fundamento positivo reside
en la univocidad de los atributos, que tienen una sola e
igual forma en la substancia de la que constituyen la esen-
cia y en los modos que los implican, de manera que nues-
tro entendimiento y el entendimiento infinito pueden ser
modos, que no por ello dejan de comprender objetiva-
mente los atributos correspondientes, tales como son for-

82



malmente. Por esta razdn, la idea de Dios desempefia en el
conocimiento adecuado un papel fundamental, toméndola
ante todo segin un uso que de ella hacemos, vinculado a
las nociones comunes (segundo tipo de conocimiento), lue-
g0 seglin su propio ser en cuanto que participamos de €él
(tercer tipo).

ERROR: Cf. Idea.

ESENCIA: «Constituye necesariamente la esencia de una
cosa... aquello sin lo cual no puede la cosa ni ser, ni ser
concebida y, viceversa, aquello que sin la cosa no puede ni ser,
ni ser concebido» (Etica, 11, 10, esc.). Toda esencia es, pues,
esencia de algo con que guarda relacién de reciprocidad.
Esta regla de reciprocidad, afiadida a la definicién tradi-
cional de la esencia, tiene tres consecuencias:

1.° Que son escasas las substancias de igual atributo
(pues el atributo, concebido al mismo tiempo que una de
estas substancias, podria concebirse sin las otras).

2.° Que hay una distincién radical de esencia entre la
substancia y los modos (pues, si los modos no pueden ni
ser, ni ser concebidos sin la substancia, inversamente la
substancia puede muy bien serlo sin los modos; asi pues,
la univocidad de los atributos, que se consideran bajo la
misma forma de la substancia y de los modos, no implica
confusién alguna de esencia, puesto que los atributos cons-
tituyen la esencia de la substancia, pero no la de los mo-
dos, que sélo los engloban; atin mas, la univocidad de los
atributos es, para Spinoza, el tinico medio de salvaguardar
esta distincién de esencia).

3.° Que los modos que no existen no constituyen posi-
bles en el entendimiento de Dios (pues las ideas de modos
que no existen estan comprendidas en la idea de Dios, de
la misma manera en que las esencias de estos modos estin
contenidas en los atributos de Dios [II, 8]; ahora bien, sien-

83



do cualquier esencia esencia de algo, los mismos modos
que no existen serdn seres reales y actuales, cuya idea ven-
dra por ello necesariamente dada en el entendimiento in-
finito).

Si la esencia de la substancia engloba la existencia, es
en virtud de ser causa de si misma. Esta demostracién se
realiza primero para cada substancia calificada por un atri-
buto (I, 7), después para la substancia constituida por una
infinidad de atributos (I, 11), segin la esencia se refiera al
atributo que la expresa o a la substancia que se expresa en
todos los atributos. Los atributos no expresan, por lo tan-
to, la esencia sin expresar la existencia que ésta engloba ne-
cesariamente (I, 20). Los atributos son otras tantas fuerzas
para existir y obrar, al mismo tiempo que la esencia es po-
tencia absolutamente infinita de existencia y accién.

Pero éen qué consisten las esencias de modos que no
engloban la existencia y que estin contenidas en los atri-
butos? Cada esencia es una parte de la potencia de Dios
en cuanto que ésta se explica por la esencia del modo (IV,
4, dem.). Desde el Breve tratado, Spinoza siempre concibié
las esencias de modos como singulares. Por eso, los textos
del Breve tratado, que parecen negar la distincién de las
esencias (I, cap. 20 n. 3; ap. II, 1), s6lo niegan realmente
su distincién extrinseca, que implicaria la existencia en la
duracién y la posesién de partes extensivas. Las esencias de
modos son simples y eternas. Pero no por ello dejan de go-
zar, con respecto al atributo y entre si, de otro tipo de dis-
tincién puramente intrinseca. Las esencias no son ni posi-
bilidades légicas ni estructuras geométricas; son partes de
potencia, es decir, grados fisicos de intensidad. Aunque no
tienen partes ellas mismas, son partes, partes de potencia,
a la manera de las cualidades intensivas que no estin com-
puestas por cantidades més pequefias. Todas convienen ili-
mitadamente las unas a las otras porque todas estin com-
prendidas en la produccién de cada una en particular, pero
cada una corresponde a un determinado grado de poten-
cia distinto a todos los demis.

84



ESPECIES Y GENEROS: Cf. Abstracciones.

ESPIRITU Y CUERPO (PARALELISMO): La palabra «alma» no se
emplea en la Etica, salvo en raras ocasiones polémicas. Spi-
noza la sustituye por la palabra mens, «espiritu». Ocurre que
«alma», demasiado cargada de prejuicios teolégicos, no da
cuenta: 1.° de la verdadera naturaleza del espiritu, que con-
siste en ser una idea, y la idea de algo; 2.° de la verdade-
ra relacién con el cuerpo, que es precisamente el objeto de
esta idea; 3.° de la eternidad legitima en su diferencia de na-
turaleza con la pseudoinmortalidad; 4.° de la composicion
plural del espiritu, en cuanto idea compuesta que posee
tantas partes como facultades.

El cuerpo es un modo de la extensidn; el espiritu, un
modo del pensamiento. Como el individuo posee una
esencia, su espiritu estd ante todo constituido por lo que
es primero en los modos del pensamiento, es decir, por una
idea (Etica, 11, ax. 3 y prop. 11). El espiritu es, pues, la idea
del cuerpo correspondiente. No es que la idea se defina por
su poder representativo, sino que la idea que somos es
al pensamiento y a las demds cosas lo que el cuerpo que
somos es a la extensién y a los demdas cuerpos. Hay un
automatismo del pensamiento (Tratado de la reforma, 85),
tanto como un mecanismo del cuerpo que puede extra-
fiarnos (Etica, 111, 2, esc.). Todo es cuerpo y espiritu a la
vez, cosa e idea; en este sentido, todos los individuos son
animata (11, 13, esc.). El poder representativo de la idea pro-
viene asi de esta correspondencia.

Lo mismo vale para las ideas que tenemos, y no sélo
para la idea que somos. Pues no tenemos la idea que so-
mos, por lo menos inmediatamente; estd en Dios en cuan-
to que es afectado por una infinidad de ideas distintas
(I, 11, cor). Lo que tenemos es la idea de lo que le suce-
de a nuestro cuerpo, la idea de las afecciones de nuestro

85



cuerpo, y s6lo por tales ideas conocemos inmediatamente
nuestro cuerpo, y los demads, nuestro espiritu y los otros es-
piritus (II, 12-31). Se da, pues, una correspondencia entre
las afecciones del cuerpo y las ideas en el espiritu, corres-
pondencia por la que éstas representan a aquéllas.

{De dénde procede este sistema de correspondencia?
Lo que queda excluido es toda accién real entre el cuerpo
y el espiritu, puesto que dependen de dos atributos dife-
rentes y cada atributo se concibe por si mismo (III, 2,
dem.; V, pref.). El espiritu y el cuerpo, lo que le sucede
al uno y lo que le sucede al otro respectivamente, son, por
lo tanto, auténomos. No por ello deja de darse una co-
rrespondencia entre ambos, porque Dios, como substancia
unica que posee todos los atributos, nada produce sin
producirlo en cada atributo segin un tnico e igual orden
(I, 7, esc.). Por lo tanto, hay un dnico e igual orden en el
pensamiento y en la extensién, un unico e igual orden de
cuerpos y espiritus. Pero no es esta correspondencia sin
causalidad real, ni siquiera esta identidad de orden, las que
definen la originalidad de la doctrina de Spinoza. Doctri-
nas semejantes, en efecto, son corrientes entre los cartesia-
nos; puede negarse la causalidad real entre el espiritu y el
cuerpo sin dejar de mantener una causalidad ideal o una
causalidad ocasional; puede afirmarse entre los dos una co-
rrespondencia ideal segun la cual, como quiere la tradicién,
una pasién del alma corresponda a una accién del cuerpo
e inversamente; puede afirmarse una identidad de orden
entre ambos sin que los dos posean, empero, igual «digni-
dad» o perfeccién; por ejemplo, Leibniz inventa la palabra
«paralelismo» para designar su propio sistema sin causali-
dad real, en el que las series del cuerpo y las series del alma
se conciben mds bien conforme a los modelos de la asin-
tota y la proyeccion. ¢Cudl es la causa entonces de la ori-
ginalidad de la doctrina spinozista, cudl es la causa de que
la palabra «paralelismo», que no es de Spinoza, sin embar-
go le convenga estrictamente?

Ocurre que no hay solamente identidad «de orden» en-

86



tre los cuerpos y los espiritus, los fenémenos del cuerpo y
los fendémenos del espiritu (isomorfia). Hay ademas identi-
dad de «conexién» entre las dos series (isomomia o equiva-
lencia), es decir, igual dignidad, igualdad de principio entre
la extensién y el pensamiento, y lo que ocurre en el uno
y en el otro; en virtud de la critica spinozista de toda emi-
nencia, de toda trascendencia y equivocidad, ningdin atri-
buto es superior a otro, ninguno esta reservado al creador,
ninguno se remite a las criaturas y a su imperfeccion. Por
tanto, no sélo la serie del cuerpo y la serie del espiritu pre-
sentan el mismo orden, sino también el mismo encadena-
miento conforme a iguales principios. Hay, en fin, identi-
dad de ser (isologia), la misma cosa, la misma modificacion
produciéndose en el atributo pensamiento segun el modo
de un espiritu, y en el atributo extensién segin el modo de
un cuerpo. La consecuencia practica es inmediata: contra-
riamente a la moral tradicional, todo lo que es accién en
el cuerpo es accién en el alma, todo lo que es pasién en el
alma es también pasién en el cuerpo (III, 2, esc.: «El or-
den de las acciones y de las pasiones de nuestro cuerpo va,
por naturaleza, a la par del orden de las acciones y pasio-
nes del espiritu»).

Subrayaremos que el paralelismo del espiritu y del cuer-
po es el primer caso de un paralelismo epistemoldgico, en ge-
neral, entre la idea y su objeto. Por esta razdén, invoca Spi-
noza el axioma conforme al cual el conocimiento del
efecto engloba el conocimiento de la causa, al igual que el
efecto mismo engloba la causa (I, ax. 4; II, 7, dem.). Mis
precisamente, se demuestra que a toda idea corresponde
algo determinado (puesto que nada podria conocerse sin
una causa que la haga ser) y que a cualquier cosa corres-
ponde una idea (puesto que Dios forma una idea de su
esencia y de todo lo que de ella se desprende). Pero este
paralelismo entre una idea y su objeto implica Unicamen-
te la correspondencia, la equivalencia y la identidad entre
un modo del pensamiento y otro modo tomado en un uni-
co atributo bien determinado (en nuestro caso, la exten-

87



sién como unico atributo que conozcamos; de este modo,
el espiritu es la idea del cuerpo, y de nada mais). Ahora
bien, el resultado de la demostracién del paralelismo pasa
a ser, por el contrario, un paralelismo ontoldgico (11, 7, esc.):
entre' modos en todos los atributos, modos que sélo difie-
ren por el atributo. Conforme al primer paralelismo, una
idea en el pensamiento y su objeto en un atributo distin-
to forman un mismo «individuo» (II, 21, esc.); conforme
al segundo, modos en todos los atributos forman una mis-
ma modificacién. Tschirnhaus (carta LXVI) sefialé con pre-
cisiéon la diferencia entre ambos: mientras que un tnico
modo en cada atributo expresa la modificacién substancial,
existen en el pensamiento muchos modos o ideas de las
que una expresa el modo correspondiente al atributo A,
otra el modo correspondiente al atributo B... «Por qué el
espiritu que representa una modificacién determinada, la
cual se expresa al mismo tiempo no sélo en la extensién,
sino en una infinidad de atributos distintos, no percibe mas
que la expresidn gracias a la extensién que es el cuerpo hu-
mano, e ignora todas las demds expresiones gracias a los
demds atributos?»

Esta multiplicacion de las ideas es un privilegio en ex-
tension. Pero no es el unico privilegio del atributo pensa-
miento. Un segundo privilegio, en repeticidn, consiste en la
duplicacion de la idea que constituye la conciencia; la mis-
ma idea que representa un objeto tiene un ser formal en
el atributo pensamiento, que es por tanto objeto de otra
idea distinta que la representa, ilimitadamente. Finalmen-
te, un tercer privilegio, en comprensién, consiste en la poten-
cia por la que la idea representa la substancia misma y sus
atributos, aunque no sea sino un modo de esta substancia
conforme al atributo pensamiento. :

Estos privilegios del atributo pensamiento se fundan en
el complejo estatuto de la idea de Dios o del entendi-
miento infinito. En efecto, la idea de Dios comprende ob-
jetivamente la substancia y los atributos, pero tiene que for-
marse como un modo en el atributo pensamiento. A partir

38



de aqui, tienen que formarse tantas ideas cuantos atributos
formalmente distintos haya. Y cada idea, en su ser formal
propio, tiene que ser a su vez objetivamente comprendida
por otra idea distinta. Pero estos privilegios no rompen en
absoluto el paralelismo, son parte integrante de él. Pues el
paralelismo ontolégico (una modificacién para todos los
modos que difieren por el atributo) se funda en la igual-
dad de todos los atributos entre si, como formas de esen-
cia y fuerzas de existencia (comprendido en ellas el pensa-
miento). El paralelismo epistemolégico se funda en una
igualdad completamente distinta, la que se establece entre
dos potencias, la potencia formal de existencia (condicio-
nada por todos los atributos) y la potencia objetiva de pen-
samiento (condicionada por el unico atributo pensamien-
to). Y el paso del paralelismo epistemolégico al paralelismo
ontolégico se funda también en la idea de Dios, porque
sblo ella autoriza el traspaso de unidad de la substancia a
los modos (II, 4). Por tanto, ésta serd la férmula final del
paralelismo: una misma modificacion se expresa por un
modo en cada atributo, cada modo formando un individuo
con la idea que lo representa en el atributo pensamiento.

No deben confundirse los privilegios reales del atribu-
to pensamiento en el paralelismo con las rupturas aparen-
tes. Estas son de dos tipos: 1.° en el caso del modo exis-
tente, la forma en que se toma el cuerpo como modelo
director para el estudio del espiritu (11, 13, esc.; III, 2, esc.);
2.° en el caso de la esencia de modo, la forma en que el
espiritu se toma como modelo exclusivo, hasta el punto de
poder decirse «sin relacién al cuerpo» (V, 20, esc.). Se ob-
servarid ante todo que, siendo el espiritu una idea muy
compuesta (II, 15), estas rupturas no conciernen a las mis-
mas partes; el modelo del cuerpo es vilido para el espiri-
tu como idea que engloba el cuerpo existente y, por tanto,
para las partes perecederas del espiritu a las que se agrupa
bajo el nombre de imaginacién (V, 20, esc., 21, 39, 40),
esto es, para las ideas de afecciones que tenemos. El mo-
delo del espiritu puro es valido, por el contrario, para el

89



espiritu como idea que expresa la esencia del cuerpo, y por
tanto para la parte eterna del espiritu llamada entendi-
miento, esto es, para la idea que somos, tomada en su re-
lacién interna con la idea de Dios y las ideas de las demas
cosas. Comprendidas de este modo, las rupturas s6lo son
aparentes. Pues, en el primer caso, no se trata en absoluto
de conceder un privilegio al cuerpo sobre el espiritu; se tra-
ta de adquirir un conocimiento de las potencias del cuer-
po para descubrir paralelamente las potencias del espiritu
que escapan a la conciencia. En lugar de conformarse con
alegar la conciencia para deducir apresuradamente el pre-
tendido poder del «alma» sobre el cuerpo, se procederd a
una comparacién de potencias que nos descubrird en el
cuerpo més de lo que conocemos y, por tanto, en el espi-
ritu mas de lo que somos conscientes (II, 13, esc.). En el
segundo caso, tampoco se trata de conceder un privilegio
al espiritu sobre el cuerpo; hay una esencia singular de este
cuerpo al igual que la hay de aquel espiritu (V, 22). Cier-
to es que esta esencia sélo aparece en cuanto expresada por
la idea que constituye la esencia del espiritu (idea que so-
mos). Pero no hay en esto idealismo alguno; Spinoza sélo
quiere hacer patente, conforme al axioma del paralelismo
epistemolégico, que las esencias de modos tienen una cau-
sa por la que han de concebirse; hay, pues, una idea que
expresa la esencia del cuerpo y nos la hace concebir por su
causa (V, 22 y 30).

ETERNIDAD: Carécter de la existencia en cuanto englobada
por la esencia (Etica, 1, def. 8). Por lo tanto la existencia es
«verdad eterna» por lo mismo que es eterna la esencia mis-
ma, y sélo se distingue de ella por una distincién de ra-
z6n. La eternidad se opone asi a la duracién, incluso in-
definida, que califica la existencia del modo en cuanto que
ésta no queda englobada por la esencia.

No por ello deja la esencia del modo de gozar de cier-
ta forma de eternidad, species aeternitatis. Pues la esencia de

90



un modo tiene una existencia necesaria que le es propia,
aunque no exista por si misma, sino en virtud de Dios
como causa. Por lo tanto, no sélo es eterno el modo infi-
nito inmediato, sino también cada esencia singular, que es
una parte de él que conviene a todas las demas ilimitada-
mente. En cuanto al modo infinito mediato, que regula las
existencias en la duracién, también es eterno, en la medi-
da en que el conjunto de reglas de composicién y des-
composicién constituye un sistema de verdades eternas, y
cada una de las relaciones que corresponden a estas reglas
es una verdad eterna. Por esta razén, afirma Spinoza que
el espiritu es eterno en cuanto que concibe la esencia sin-
gular del cuerpo conforme a una forma de eternidad, pero
también en cuanto que concibe las cosas existentes me-
diante nociones comunes, es decir, conforme a las relacio-
nes eternas que determinan su composicién y descompo-
sicién en la existencia (V, 29, dem.: et praeter haec duo nihil
alind ad mentis essentiam pertinet).

La diferencia de naturaleza entre la existencia eterna y
la existencia duradera (aun indefinidamente) no por ello
deja de subsistir. Pues la duracidn se expresa tan sélo en
cuanto que los modos existentes realizan las relaciones con-
forme a las cuales nacen, mueren, se componen y se des-
componen. Pero estas relaciones mismas, y con mayor ra-
z6n las esencias de modos, son eternas y no duraderas. Por
esta razén, la eternidad de una esencia singular no es ob-
jeto de memoria ni de presentimiento ni de revelacién; es
estrictamente objeto de una experiencia actual (V, 23, esc.).
Corresponde a la existencia actual de una parte del alma,
su parte intensiva que constituye la esencia singular y su
relacién caracteristica, mientras que la duracidén afecta al
alma en las partes extensivas que le pertenecen temporal-
mente conforme a esta misma relacidén caracteristica (cf. la
distincién entre los dos tipos de partes, V, 38, 39, 40).

En la expresion species acternitatis, species remite siempre
a un concepto 0 a un conocimiento. Siempre es una idea
lo que expresa la esencia de un cuerpo, o la verdad de las

91



cosas, subspecie aeternitatis. No es que las esencias o las ver-
dades no sean en si mismas eternas, sino que, siéndolo por
su causa y no por si mismas, poseen la eternidad que de-
riva de la causa por la que necesariamente han de conce-
birse. Species significa por lo tanto indisolublemente forma
e idea, forma y concepcién.

EXISTENCIA: En virtud de la causa de si, la existencia de la
substancia estd englobada en la esencia, de modo que la
esencia es potencia absolutamente infinita de existir. Entre
la esencia y la existencia tan sélo hay, pues, una distincién
de razén, en la medida en que se distingue la cosa afir-
mada de su afirmacién misma.

Pero las esencias de modos no engloban la existencia,
y el modo existente finito remite a otro modo existente fi-
nito que lo determina (Efica, 1, 24 y 28). Con esto no se
afirma que, en este caso, la existencia se distingue real-
mente de la esencia; s6lo se puede distinguir modalmente.
Existir, para el modo finito, es: 1.° tener causas exteriores
que sean ellas mismas existentes; 2.° poseer actualmente
una infinidad de partes extensivas, exteriormente provo-
cadas por las causas que deben entrar en la relacién preci-
sa de movimiento y reposo que caracteriza a este modo;
3.° durar, y tender a perseverar, o sea mantener estas par-
tes en la relacidén caracteristica, mientras causas exteriores
distintas no provoquen su entrada en relaciones distintas
(muerte, IV, 39). La existencia del modo es, pues, su esen-
cia misma, en cuanto que ya no estd sélo contenida en el
atributo, sino que dura y posee una infinidad de partes
extensivas, posicion modal extrinseca (11, 8, cor. y esc.). No es
s6lo el cuerpo el que posee estas partes extensivas, también
las tiene el espiritu, que es un compuesto de ideas (II, 15).

Pero la esencia de modo tiene asimismo una existencia
que le es propia, en cuanto que esencia, independiente-
mente de la existencia del modo correspondiente. Es en es-
te sentido, incluso, en el que el modo existente no es una

92



simple posibilidad 16gica, sino una parte intensiva o un
grado dotado de realidad fisica. Con mayor razén, esta dis-
tincién de la esencia y de su propia existencia no es real,
sino tan s6lo modal; significa que la esencia existe necesa-
riamente, pero que no existe de por si, que existe necesaria-
mente en virtud de su causa (Dios) y, en cuanto contenida
en el atributo, posicion modal intrinseca (1, 24, cor. y 25 dem.;
V, 22, dem.).

EXPLICAR-IMPLICAR: Explicar es un término «fuerte» en Spi-
noza. No significa una operacidn del entendimiento extrin-
seco a la cosa, sino una operacién de la cosa intrinseca al
entendimiento. Hasta a las demostraciones se las llama
«ojos del espiritu», 0 sea perciben un movimiento que est4
en la cosa. La explicacién es siempre una autoexplicacidn,
un desarrollo, un despliegue, un dinamismo: la cosa se ex-
Plica. La substancia se explica en los atributos, los atribu-
tos explican la substancia, y se explican a su vez en los mo-
dos, los modos explican los atributos. Y la implicacién no
es en absoluto lo opuesto a la explicacién; lo que explica
por ello mismo implica, lo que desenvuelve envuelve. Todo
en la Naturaleza se compone de la coexistencia de estos
dos movimientos, la Naturaleza es el orden comtn de las
explicaciones y de las implicaciones.

Hay un solo caso en el que explicar e implicar estin
disociados. Es el caso de la idea inadecuada; ésta implica
nuestra potencia de comprensién, pero no se explica por
ella; engloba la naturaleza de una cosa exterior, pero no la
explica (Etica, 11, 18, esc.). Pues la idea inadecuada con-
cierne siempre una mezcla de cosas y sélo retiene el efec-
to de un cuerpo sobre otro distinto; le falta una «com-
prensién» que se referiria a las causas.

En efecto, comprender es la razén interna que da cuen-
ta de los dos movimientos, explicar e implicar. La subs-
tancia comprende (comporta) todos los atributos, y los atri-
butos comprenden (contienen) todos los modos. Es en la

93



comprensién en la que se funda la identidad de la expli-
cacién y la implicacién. Spinoza recupera asi toda una tra-
dicion de la Edad Media y del Renacimiento, que definia
a Dios por la complicatio: Dios complica toda cosa, a la vez
que cada cosa complica e implica a Dios.

Sigue en pie que la comprension, la explicacién y la
implicacién designan también operaciones del entendi-
miento. Este es su sentido objetivo; el entendimiento «com-
prende» los atributos y los modos (I, 30; II, 4), la idea
adecuada comprende la naturaleza de la cosa. Pero, precisa-
mente, el sentido objetivo se desprende del sentido formal:
«Lo que esta contenido objetivamente en el entendimiento
ha de darse necesariamente en la naturaleza» (I, 30; I, 7,
cor.). Comprender es siempre captar algo que existe necesa-
riamente. Comprender, segun Spinoza, se opone a concebir
algo como posible; Dios no concibe posibles, se compren-
de necesariamente tal como existe, produce las cosas tal
como se comprende y produce la forma conforme la cual
se comprende y lo comprende todo (ideas). Es en este sen-
tido en el que todas las cosas son explicaciones e implica-
ciones de Dios, a la vez formal y objetivamente.

FALSO: Cf. Idea.
FICCIONES: Cf. Abstracciones.
FINALIDAD: Cf. Conciencia.

IDEA: Modo del pensamiento, primero en relacién a los
otros modos de pensar, sin por ello dejar de distinguirse de
ellos (Etica, 11, ax. 3). El amor supone la idea, tan confusa
como se quiera, de la cosa amada. Ocurre que la idea re-
presenta una cosa o un estado de cosas, mientras que el

94



sentimiento (afecto, affectus) engloba el paso a una mayor
o menor perfeccién que corresponde a la variacién de los
estados. Hay, pues, a la vez primacia de la idea sobre el
sentimiento y distinta naturaleza entre ambos.

La idea es representativa. Pero hemos de distinguir
la idea que somos (el espiritu como idea del cuerpo) de las
ideas que tenemos. La idea que somos esta en Dios, Dios
la posee adecuadamente, no simplemente en cuanto que
él la constituye, sino en cuanto que es afectado por una
infinidad de ideas distintas (ideas de las otras esencias que
convienen a la nuestra, y de las otras existencias que son
causas sin limite de la nuestra). Por lo tanto, nosotros no
poseemos inmediatamente esta idea adecuada. Las tnicas
ideas que tenemos en las condiciones naturales de nuestra
percepcién son las ideas que representan lo que le sucede
a nuestro cuerpo, el efecto de un cuerpo distinto sobre
el nuestro, es decir, una mezcla de ambos cuerpos; estas
ideas son necesariamente inadecuadas (II, 11, 12, 19, 24,
25, 26, 27..).

Ideas como éstas son imdgenes. O, mds bien, las ima-
genes son las afecciones corporales mismas (affectio), las
huellas de un cuerpo exterior en el nuestro. Nuestras ideas
son, pues, ideas de imdgenes o de afecciones que repre-
sentan un estado de cosas, o sea, mediante las cuales afir-
mamos la presencia del cuerpo exterior, mientras nuestro
cuerpo siga marcado de este modo (II, 17): 1.° semejantes
ideas son signos; no se explican por nuestra esencia o po-
tencia, sino que indican nuestro estado actual, nuestra in-
capacidad para desembarazarnos de una huella; no expre-
san la esencia del cuerpo exterior, sino que indican la
presencia de este cuerpo y su efecto sobre nosotros (II, 16).
En cuanto que tiene estas ideas se dice que el espiritu ima-
gina (I, 17); 2.° estas ideas se encadenan unas con otras si-
guiendo un orden que es ante todo el de la memoria o la
costumbre; si el cuerpo ha sido afectado por dos cuerpos
a la vez, la huella de uno de ellos hace que el espiritu se
acuerde del otro (II, 18). Este orden de la memoria es tam-

95



bién el de los encuentros fortuitos y extrinsecos entre los
cuerpos. Y cuanto menor es la constancia de los encuen-
tros, mas vacila la imaginacién y mis equivocos son los
signos (II, 44). Por esta razén, en cuanto que nuestras afec-
ciones mezclan cuerpos diversos y variables, la imaginacién
forma puras ficciones, como la del caballo alado, y, en
cuanto que no retiene las diferencias entre cuerpos exte-
riormente semejantes, forma abstracciones, como las espe-
cies y los tipos (I, 40 y 49).

Muy otras son las ideas adecuadas. Estas son ideas ver-
daderas, que estin en nosotros igual que estin en Dios.
Son representativas no ya de estados de cosas y de lo que
nos sucede, sino de lo que nosotros somos y de lo que son
las cosas. Forman un conjunto sistemdtico de tres ctspides,
idea de nosotros mismos, idea de Dios, idea de las demas
cosas (tercer tipo de conocimiento): 1.° estas ideas adecua-
das se explican por nuestra esencia o potencia, como po-
tencia de conocimiento y comprensién (causa formal). Ex-
presan una idea diferente como causa y la idea de Dios
como determinando esta causa (causa material); 2.° no pue-
den, pues, separarse de un encadenamiento auténomo de
ideas en el atributo pensamiento. Este encadenamiento o
concatenatio, que une la forma y la materia, es un orden del
entendimiento que conforma al espiritu como autdmata es-
piritual.

Observaremos que, si la idea es representativa, su re-
presentatividad (ser objetivo) nada explica de su naturale-
za; por el contrario, se sigue de los caracteres internos de
la idea (II, def. 4). Cuando Spinoza dice «adecuado», se tra-
ta de algo muy diferente al claro-distinto cartesiano, aun-
que siga empleando estas palabras. No se busca la forma
de la idea por el lado Ye una conciencia psicoldgica, sino
por el de una potencia légica que supera la conciencia; no
se busca la materia de la idea en un contenido represen-
tativo, sino en un contenido expresivo, una materia epis-
temoldgica mediante la cual la idea remite a otras ideas
distintas y a la idea de Dios; por fin, potencia ldgica y con-

96



tenido epistemoldgico, explicacién y expresion, causa for-
mal y causa material de la idea, se retinen en la autonomia
del atributo pensamiento y el automatismo del espiritu
pensante. La idea adecuada sélo representa con verdad algo
determinado, sélo representa el orden y la conexién de las
cosas, porque desarrolla en el atributo pensamiento el or-
den auténomo de su forma y las conexiones automaiticas
de su materia.

Bien claro queda, a part1r de aqui, qué le falta a la idea
inadecuada o a la imaginaci6n. La idea inadecuada es como
una consecuencia sin premisas (II, 28, dem.). Estd separa-
da, privada de sus dos premisas, formal y material, puesto
que no se explica formalmente por nuestra potencia de
comprensién ni expresa materialmente su propia causa, y
se atiene por ello a un orden de encuentros fortuitos en
lugar de alcanzar la concatenacién de las ideas. En este sen-
tido, lo falso no tiene forma y no consiste en nada positi-
vo (II, 33). Empero, algo hay que es positivo en la idea
inadecuada; cuando veo el sol a doscientos pies, esta per-
cepcidn, esta afeccidn, representa precisamente el efecto del
sol en mi, aunque permanezca separada de las causas que
la explican (I, 35; IV, 1). Lo que es positivo en la idea ina-
decuada ha de definirse asi: ocurre que engloba el grado mis
bajo de nuestra potencia de comprension sin explicarse por
ella, e indica su propia causa sin expresaria (11, 17, esc.). «El
espiritu no yerra porque imagine, sino solamente en cuan-
to que se lo considera privado de la idea que excluye la
existencia de las cosas que imagina presentes. Pues si el
espiritu, al imaginar presentes las cosas que no existen,
supiera al mismo tiempo que realmente no existen, tendria
a esta potencia de imaginar por una virtud de su naturale-
za y no por un vicio» (II, 17, esc.).

Todo el problema se resume asi: écomo conseguimos
tener, formar ideas adecuadas cuando nuestra condicién
natural nos condena a poseer solamente ideas inadecuadas?
Hemos definido la idea adecuada sin tener la menor idea
de la manera en que podemos alcanzarla. Se respondera a

97



esto mediante la produccién de nociones comunes, e incluso
asi Spinoza empieza definiendo lo que es la nocién comin
(libro II) antes de mostrar como podemos producirlas (li-
bro V). Consideraremos el problema mds adelante. Pero de
una idea, adecuada o inadecuada, siempre se desprenden
sentimientos-afectos (affectus) que proceden de ella como de
su causa, aunque sean de una naturaleza distinta. Inade-
cuado y adecuado califican, pues, ante todo una idea, pero
también califican una causa (III, def. 1). Puesto que la idea
adecuada se explica por nuestra potencia de comprension,
no tenemos una idea adecuada sin que nosotros mismos
seamos la causa adecuada de los sentimientos que se des-
prenden de ella, que, desde ese momento, son activos (I11,
def. 2). Por el contrario, mientras tenemos ideas inadecua-
das, somos causa inadecuada de nuestros sentimientos, que
entonces son pasiones (III, 1 y 3).

IMAGEN, IMAGINACION: Cf. Afecciones, Idea, Nociones co-
munes.

INDIVIDUO: Este término designa a veces la unidad de una
idea en el atributo pensamiento y de su objeto en un atri-
buto determinado (Etica, 11, 21, esc) Pero mis general-
mente designa la compleja organizacién del modo existen-
te en un atributo cualquiera.

En efecto: 1.° el modo posee una esencia singular que
es un grado de potencia o parte intensiva, pars aeterna
(V, 40), siendo cada esencia absolutamente simple y convi-
niendo a todas las demds; 2.° esta esencia se expresa en una
relacién caracteristica, que es a su vez una verdad eterna
referida a la existencia (por ejemplo, una determinada re-
lacién de movimiento y de reposo en la extensién); 3.° el
modo pasa a la existencia cuando su relacién subsume ac-
tualmente una infinidad de partes extensivas. El proceso de
un determinismo externo determina que estas partes entren

98



en la relacién caracteristica o la realicen. El modo deja de
existir cuando condiciones externas provocan el que sus
partes entren en otra relacién distinta que no pueda com-
ponerse con la primera. La duracién se dice entonces no
de las relaciones mismas, sino de la pertenencia de partes
actuales conforme a tal o cual relacién. Y los grados de po-
tencia, que convienen todos entre si en cuanto que cons-
tituyen las esencias de modos, entran necesariamente en lu-
cha en la existencia, en la medida en que las partes
extensivas que son propias de uno, segun cierta relaciéon
determinada, pueden ser sometidas por otro distinto en
una nueva relacién (IV, ax. y V, 37, esc.).

Asi pues, un individuo se compone siempre de una in-
finidad de partes extensivas en cuanto que pertenecen a una
esencia singular de modo, seglin una relacién caracteristi-
ca (11, después de 13). Estas partes (corpora simplicissima) no
son de por si individuos; no existe una esencia para cada
una, se definen tinicamente por su determinismo exterior
y siempre proceden por infinidades; pero constituyen un
individuo existente en la medida en que una infinidad de
ellas entran en tal o cual relacién que caracteriza tal o cual
esencia de modo; constituyen la materia modal infinita-
mente variada de la existencia. Estos conjuntos infinitos
son los que la carta a Meyer define como mayores o me-
nores y como refiriéndose a algo limitado. En efecto, da-
dos dos modos existentes, si uno posee un grado de exis-
tencia que es el doble del otro, tendri, conforme a su
relacidn, una infinidad de partes dos veces mayor que el
otro conforme a la suya, e incluso podré tratarle como una
de sus partes. Sin duda, cuando dos modos se encuentran
en la existencia puede ocurrir que uno de ellos destruya
al otro o, por el contrario, lo ayude a conservarse, segin
que las relaciones caracteristicas de ambos modos se des-
compongan o se compongan directamente. Pero en todo
encuentro siempre hay ciertas relaciones como verdades
eternas. De tal manera que, conforme a este orden, conce-
biremos la Naturaleza entera como un Individuo que com-

99



bina todas las relaciones y posee todos los conjuntos infi-
nitos de partes extensivas a distintos grados.

Como proceso modal, la individuacién siempre es, para
Spinoza, cuantitativa. Pero se dan dos individuaciones muy
diferentes: la de la esencia, definida por la singularidad de
cada grado de potencia como parte intensiva simple, indivi-
sible y eterna; la de la existencia, definida por el conjunto
divisible de partes extensivas que realizan temporalmente
la relacién eterna de movimiento y de reposo en la que se
expresa la esencia de modo. (Sobre estos dos tipos de «par-
tes» en el alma, cf. V)

INFINITO: La carta XII a Meyer distingue tres infinitos:

1.° Lo que es ilimitado por naturaleza (ya sea infinito
en un género como cada atributo, ya sea absolutamente in-
finito como la substancia). Este infinito es una de las pro-
piedades de un Ser que engloba la existencia necesaria, jun-
to con la eternidad, la simplicidad, la indivisibilidad: «Si,
en efecto, la naturaleza de este ser fuera limitada y conce-
bida como tal, en el exterior de estos limites serfa conoci-
da como no existente» (carta XXXV).

2.° Lo que es ilimitado por su causa: se trata de los mo-
dos infinitos inmediatos, en los cuales los atributos se ex-
presan absolutamente. Y sin duda estos modos son indivi-
sibles; empero, poseen una infinidad actual de partes, todas
convenientes e indisociables entre si; asi son las esencias
de modos contenidas en el atributo (cada esencia es una
parte intensiva o un grado). Por esta razén, si considera-
mos abstractamente una de estas esencias, separada de las
demads y de la substancia que las produce, la captamos co-
mo limitada, exterior a las otras. Mds ain, como la esencia
no determina la existencia ni la duracién del modo, cap-
tamos la duracién como capaz de ser mis o menos larga,
la existencia como compuesta por mas o menos partes; las
aprehendemos abstractamente, como cantidades divisibles.

3.° Lo que no puede ser igual a ndmero alguno, aun-

100



que sea mis o menos grande y comporte un maximo y un
minimo (el ejemplo de la suma de desigualdades de dis-
tancia entre dos circulos no concéntricos, en la carta a Me-
yer). Este infinito remite ahora a los modos finitos existen-
tes y a los modos infinitos mediatos que éstos componen
conforme a determinadas relaciones. En efecto, cada esen-
cia de modo como grado de potencia comporta un maxi-
mo y un minimo, y, mientras el modo exista, una infini-
dad de partes extensivas (corpora simplicissima) le pertenecen
conforme a la relacién que corresponda a su esencia. Este
infinito no se define por el numero de sus partes, puesto
que éstas proceden siempre por infinidades que superan
cualquier numero; y puede ser mds o menos grande, pues-
to que a una esencia, cuyo grado de potencia es el doble
del de otra distinta, corresponde una infinidad de partes
extensivas dos veces mayor. Este infinito variable es el de
los modos existentes, y el conjunto infinito de todos estos
conjuntos, con todas las relaciones caracteristicas, consti-
tuye el modo infinito mediato. Pero cuando concebimos
la esencia de modo abstractamente, también concebimos
la existencia abstractamente, midiéndola, contindola y ha-
ciéndola depender de un nimero de partes arbitrariamen-
te determinadas (cf. 2.°).

No existe, pues, nada que sea indefinido, salvo abstrac-
tamente. Todo infinito es en acto, 0 agtua

INMANENCIA: Cf. Atributo,

BIBLIOTECA

www.lecturasinegoismo.com

LEY: Cf. Signo, Sociedad.

LIBERTAD: Todo el esfuerzo i_ddtinado a
romper el vinculo tradicional en la volun-
tad —ya sea que se conciba la libertad Como el poder de
una voluntad de elegir o aun de crear (libertad de indife-

LT TTC G

101



rencia), ya sea como el poder de ajustarse a un modelo
y realizarlo (libertad ilustrada). Si se concibe asi la liber-
tad de Dios, como la de un tirano o como la de un le-
gislador, se la vincula o bien a la contingencia fisica, o
bien a la posibilidad 1égica: asi introducimos la incons-
tancia en la potencia de Dios, puesto que habria podido
crear otra cosa, o, peor aun, la impotencia, puesto que su
potencia se encuentra limitada por modelos de posibili-
dad. Ademas, concedemos existencia a abstracciones, co-
mo la nada en la creacién ex nibilo, o el Bien y lo Mejor
en la libertad ilustrada (Etica, I, 17, esc.; 33, esc. 2). Spi-
noza tiene por principio el que la libertad nunca es pro-
piedad de la voluntad, «la voluntad no puede llamarse
causa libre»: la voluntad, finita o infinita, siempre es un
modo determinado por otra causa distinta, aunque esta
causa sea la naturaleza de Dios conforme al atributo pen-
samiento (I, 32). Por una parte, las mismas ideas son mo-
dos, y la idea de Dios no es sino un modo infinito con-
forme al cual Dios comprende su propia naturaleza y todo
lo que de ella se deriva, sin nunca concebir posibles; por
otra parte, las voliciones son modos englobados en las
ideas, que se confunden con la afirmacién o la negacién
procedentes de la idea misma, sin que jamdas haya algo que
sea contingente en estos actos (II, 49). Por esta razdn, ni
el entendimiento ni la voluntad pertenecen a la naturale-
za o esencia de Dios ni son causas libres. Siendo la nece-
sidad la modalidad tnica de todo lo que es, sélo debe lla-
marse libre a una causa «que existe por la sola necesidad
de su naturaleza y por si sola se determina a obrar: asi es
Dios, constituido por una infinidad de atributos y causa
de todas las cosas en el mismo sentido que es causa de si
mismo. Dios es libre porque todo se sigue necesariamen-
te de su propia esencia sin que conciba posibles ni cree
contingentes. Lo que define la libertad es un «nterior» y
un «si mismo» de la necesidad. Nunca se es libre por pro-
pia voluntad y por aquello sobre lo cual ésta se regula,
sino por la esencia y lo que de ella se deriva.

102



¢Podra decirse, en este sentido, que un modo es libre
porque jamds remite siempre a otra cosa? La libertad es una
ilusién fundamental de la conciencia en la medida en que
ésta ignora las causas, imagina lo posible y lo contingen-
te, y cree en la accién voluntaria del alma sobre el cuerpo
(I, ap.; 11, 35, esc.; II, 2, esc.; V, pref.). Para el modo es
aun mas imposible que para la substancia vincular la li-
bertad a la voluntad. Por el contrario, el modo posee una
esencia, es decir, un grado de potencia. Cuando consigue
formar ideas adecuadas, estas ideas son o bien nociones
comunes que expresan su conveniencia interna a otros mo-
dos existentes (segundo tipo de conocimiento), o bien la
idea de su propia esencia que conviene necesaria e inte-
riormente a la esencia de Dios y todas las demds esencias
(tercer tipo). De estas ideas adecuadas se derivan necesa-
riamente afectos o sentimientos activos de tal manera que
se explican por la propia potencia del modo (III, def. 1
y 2). Entonces, al modo existente se lo llama libre; asi, el
hombre no nace libre, sino que llega a serlo o se libera, y
el libro IV de la Etica retrata a este hombre libre o fuerte
(IV, 54, etc.). El hombre, el mas potente de los modos fi-
nitos, es libre cuando se apodera de su capacidad de obrar,
o sea cuando su conatus estd determinado por ideas ade-
cuadas de las que se derivan afectos activos, los cuales
se explican por su propia esencia. La libertad estd siempre
vinculada a la esencia y a lo que de ella se deriva, no a la
voluntad y a lo que la regula.

METODO: 1.° No para darnos a conocer algo, sino para ha-
cernos comprender nuestra potencia de conocimiento. Se
trata, pues, de llegar a ser conscientes de esta potencia: co-
nocimiento reflexivo o idea de la idea. Pero como la idea
de la idea vale lo que vale la primera idea, la toma de con-
ciencia supone que tengamos primero una idea verdadera
cualquiera. Poco importa cuil; puede tratarse de una idea
que conlleva una ficcién, como la de un ser geométrico.

103



Nos dard a conocer mejor nuestra potencia de conoci-
miento, sin referencia a objeto real alguno. De este modo,
el método se apropia ya del punto de partida de la geo-
metria. En el Tratado de la reforma, como hemos visto en la
teoria de la abstraccién, se parte, pues, de una idea geo-
métrica aunque esté impregnada de ficcién y no represen-
te nada en la Naturaleza. En la Etzca, la teoria de las no-
ciones comunes posibilita una asignacién ain mds rigurosa
del punto de partida: se parte de substancias calificadas ca-
da una por un atributo, utilizadas como nociones comu-
nes y que son anilogas a seres geométricos, pero sin fic-
cién alguna. De cualquier forma, la idea verdadera, tomada
como punto de partida, se refleja en una idea de la idea
que nos hace comprender nuestra potencia de conocimien-
to. Es el aspecto formal del método.

2.° Pero, referida a nuestra potencia de conocimiento,
la idea verdadera descubre al mismo tiempo su propio con-
tenido interno, que no es su contenido representativo.
A la vez que se explica formalmente por nuestra potencia
de conocimiento expresa materialmente su propia causa (ya
sea ésta una causa formal como causa de si misma o una
causa eficiente). La idea verdadera, en cuanto que expresa su
causa, pasa a ser una idea adecuada y nos da una defini-
cidén genética. Asi, en el Tratado de la reforma, el ser geomé-
trico se hace merecedor de una definicion causal o genética
de la que se desprenden todas sus propiedades a la vez, y,
en la Etica, se pasa de las ideas de substancias calificadas
cada una por un atributo a la idea de la substancia tnica
que posee todos los atributos (I, 9 y 10), como causa de si
misma (I, 11) y de la que se siguen todas las propiedades
(I, 16). El movimiento es, por lo tanto, regresivo, puesto
que va del conocimiento de la cosa al conocimiento de la
causa. Pero también es sintético, puesto que no se confor-
ma con determinar una propiedad de la causa en funcién
de una propiedad conocida del efecto, sino que alcanza
una esencia como razén genética de todas las propiedades
cognoscibles. El método no partia en absoluto de la idea

104



de Dios, pero llega a ella, y llega a ella «tan pronto como
es posible», bajo este segundo aspecto. En efecto, se llega
a la idea de Dios o bien como causa misma en cuanto una
causa de si misma (en el caso de la Etica), o bien como lo
que hace que la causa produzca el efecto (en el caso del
Tratado de la reformay).

3.° Todo cambia en cuanto se llega a la idea de Dios.
Pues, desde el punto de vista del mismo Tratado de la refor-
ma, todas las ficciones quedan entonces conjuradas, y lo
que todavia era regresivo en el método sintético da lugar
a una deduccién progresiva en la que todas las ideas se en-
cadenan unas con otras a partir de la idea de Dios. Desde
el punto de vista de la Etica, la idea de Dios se vincula pro-
fundamente a las nociones comunes, tiene un uso propio
de nocién comun, pero ella misma no es una nocién co-
mun; es idénea para conjurar todas las generalidades y para
hacernos pasar de la esencia de Dios a las esencias de las
cosas como seres singulares reales. Este encadenamiento de
las ideas no procede de su orden representativo o del or-
den de lo que ellas representan; por el contrario, sélo re-
presentan las cosas tal como son, porque se encadenan si-
guiendo su orden propio y auténomo. El tercer aspecto del
método, sintético y progresivo, reune los otros dos, el as-
pecto formal reflexivo y el aspecto material expresivo; las
ideas se encadenan unas con otras a partir de la idea de
Dios en cuanto que expresan su propla causa y se explxcan
por nuestra potencia de comprensién. Por esta razén, se
llama al espiritu «una especie de autdémata espiritual», pues
es desplegando el orden auténomo de sus propias ideas
como despliega el orden de las cosas representadas (Trata-
do de la reforma, 85).

El método geométrico, tal como lo concibe Spinoza,
resulta perfectamente adecuado a los dos primeros aspec-
tos del método: en el Tratado de la reforma, en virtud del ca-
racter especial de la ficcidn en los seres geométricos y por
su capacidad para recibir una definicién genética, y, en la
Etica, en virtud de la profunda afinidad de las nociones co-

105



munes con los seres geométricos mismos. Y la Etica reco-
noce explicitamente que todo su método, desde el princi-
pio hasta V, 21, procede geométricamente porque se fun-
da en el segundo tipo de conocimiento, es decir, en las
nociones comunes (cf. V, 36, esc.). Pero el problema es:
{qué ocurre en el tercer momento, cuando dejamos de uti-
lizar la idea de Dios como una nocién comun, cuando
pasamos de la esencia de Dios a las esencias singulares de
seres reales, o sea, cuando accedemos al tercer tipo de co-
nocimiento? El verdadero problema del alcance del méto-
do geométrico no se plantea simplemente por la diferencia
entre los seres geométricos y los seres reales, sino por la di-
ferencia en la esfera de los seres reales entre el conoci-
miento del segundo tipo y el del tercer tipo. Ahora bien,
los dos célebres textos, que identifican las demostraciones
con «ojos del espiritu», son vélidos precisamente para el
tercer tipo, y dentro de un dominio de experiencia y de vi-
sién en el que las nociones comunes han sido superadas
(Tratado teoldgico-politico, cap. 13, y Etica, V, 23, esc.). Cabe
por lo tanto concluir que el método general de Spinoza no
asigna al proceder geométrico un valor solamente prope-
déutico, sino que, al término de su movimiento y mediante
su original interpretacién formal y material, comunica al
método geométrico la fuerza para superar sus limites ordi-
narios, porque con ella lo libera de las ficciones e incluso
de las generalidades a las que se vincula en su uso restrin-
gido (carta LXXXIII, a Tschirnhaus).

MODO: «Las afecciones de la substancia, o, dicho de otra
manera, aquello que es en otra cosa por la cual también es
concebido» (Etica, I, def. 5). Constituye el segundo térmi-
no de la alternativa de lo que es: ser en si (substancia), ser
en otra cosa (I, ax. 1).

Uno de los puntos esenciales del spinozismo radica en
la identificacién de la relacién ontolédgica substancia-mo-
dos con la relacién epistemoldgica esencia-propiedades y la

106



relacién fisica causa-efecto. Pues la relacién causa-efecto no
puede separarse de una inmanencia gracias a la cual la cau-
sa permanece en si misma para producir. Inversamente, la
relacién esencia-propiedades no puede separarse de un di-
namismo gracias al cual las propiedades proceden por infi-
nidades, no se concluyen con el entendimiento que expli-
ca la susbtancia, sin producirse por la substancia que se
explica o se expresa en el entendimiento, y, en fin, gozan
de una esencia propia, distinta de aquella con la que se las
concluye. Los dos aspectos convienen en que los modos
difieren de la substancia en esencia y existencia y, sin em-
bargo, se producen en estos mismos atributos que consti-
tuyen la esencia de la substancia. Dios produce «una infi-
nidad de cosas en una infinidad de modos» (Etica, 1, 16)
significa que los efectos son realmente cosas, o sea seres re-
ales que poseen una esencia y una existencia propias, pero
que no existen ni son fuera de los atributos en que se pro-
ducen. Asi, se da una univocidad del Ser (atributos), aun-
que lo que es (aquello en lo que se reconoce el Ser) no sea
en absoluto igual (substancia o modos).

Spinoza no se cansa de sefialar la irreductibilidad de los
modos a simples ficciones o seres de razén. Ocurre que
hay una especificidad de los modos que exige principios
originales (por ejemplo, la unidad de lo diverso en el
modo, carta XXXII, a Oldenburg). Y la especificidad del
modo se basa menos en su finitud que en el tipo de infi-
nitud que le corresponde.

El modo infinito inmediato (entendimiento infinito para el
pensamiento, reposo y movimiento para la extensién) es in-
finito por su causa y no por naturaleza. Este infinito com-
prende una infinidad de partes actuales inseparables unas de
otras (por ejemplo, las ideas de esencias como partes de la
idea de Dios, o los entendimientos como partes del enten-
dimiento infinito; o las esencias de los cuerpos como fuer-
zas elementales). El modo infinito mediato es, para la exten-
sidn, el facies totius universi, o sea, el conjunto de todas las
relaciones de movimiento y de reposo que regulan esta vez

107



las determinaciones de los modos en cuanto existentes; y sin
duda, para el pensamiento, las relaciones ideales que regu-
lan las determinaciones de las ideas como ideas de modos
existentes. Asi, un modo finito no puede separarse: 1.° por
su esencia, de la infinidad de las demés esencias que con-
vergen todas conjuntamente en el modo infinito inmediato;
2.° por su existencia, de la infinidad de los demis modos
existentes que son sus causas conforme a diferentes relacio-
nes en el modo infinito mediato; 3.° finalmente, de la infi-
nidad de partes extensivas que cada modo existente posee
actualmente conforme a su propia relacién.

MUERTE: Cf. Bueno-Malo, Duracién, Existencia, Negacién,
Potencia.

NATURALEZA: La Naturaleza llamada naturante (como subs-
tancia y causa) y la Naturaleza llamada naturada (como
efecto y modo) se entrelazan en vinculos de una mutua in-
manencia; por una parte, la causa permanece en si misma
para producir; por otra, el efecto o el producto permane-
ce en la causa (Etica, 1, 29, esc.). Esta doble condicién per-
mite hablar de la Naturaleza en general, sin otra especifi-
cacién. El Naturalismo satisface aqui las tres formas de la
univocidad: la univocidad de los atributos, cuando los atri-
butos, conforme a la misma forma, constituyen la esencia
de Dios como Naturaleza naturante y contienen las esen-
cias de modos como Naturaleza naturada; la univocidad de
la causa, cuando causa de todas las cosas se dice de Dios
como génesis de la Naturaleza naturada, en el mismo sen-
tido que causa de si, como genealogia de la Naturaleza na-
turante, la univocidad de la modalidad, cuando lo necesa-
rio califica tanto el orden de la Naturaleza naturada como
la organizacién de la Naturaleza naturante.

En cuanto a la idea de un orden de la Naturaleza na-
turada, han de distinguirse muchos sentidos: 1.° la corres-

108



pondencia entre las cosas en los diferentes atributos; 2.° el
encadenamiento de las cosas en cada atributo (modo in-
finito inmediato, modo infinito mediato, modos finitos);
3.° la conveniencia interna de todas las esencias de modos
entre si, como partes de la potencia divina; 4.° la compo-
sictén de las relaciones que caracterizan los modos exis-
tentes seglin su esencia, composicién que se hace siguien-
do leyes eternas (un modo existente conforme a su relacion
se comporte con ciertos otros; por el contrario, su relaciéon
puede ser descompuesta por otros distintos: se trata, pues,
también de un orden interno, pero de conveniencias e in-
conveniencias entre existencias, Etica, 11, 29, esc.; V, 18,
esc.); 5.° los encuentros exteriores entre modos existentes,
que ocurren por contigitidad independientemente del or-
den de composicién de las relaciones (se trata esta vez de
un orden extrinseco que es el de lo inadecuado: orden de
los encuentros, «orden comun de la Naturaleza» al que se
llama «fortuito», porque no sigue el orden racional de las
relaciones que se componen, pero que no por ello deja de
ser necesario puesto que obedece las leyes de un determi-
nismo externo que opera progresivamente; cf. II, 29, cor.
y II, 36, segin el cual hay un orden de lo inadecuado).

NECESARIO: Lo Necesario es la tinica modalidad de lo que
es: todo lo que es es necesario o por si mismo o por su
causa. La necesidad es, por lo tanto, la tercera figura de la
univocidad (univocidad de la modalidad que sigue a la uni-
vocidad de los atributos y a la univocidad de la causa).
Lo que es necesario es: 1.° la existencia de la substan-
cia en cuanto que va englobada en su esencia; 2.° la pro-
duccién por la substancia de una infinidad de modos, en
cuanto que «causa de todas las cosas» se dice en el mismo
sentido que causa de si; 3.° los modos infinitos, en cuan-
to que se producen en el atributo tomado en su naturale-
za absoluta o modificado por una modificacién infinita
(son necesarios en virtud de su causa); 4.° las esencias de

109



modos finitos, que concuerdan todas ellas y forman la in-
finidad actual de las partes constitutivas del modo infinito
mediato (necesidad de relacién); 6.° los encuentros pura-
mente extrinsecos entre modos existentes o, mds bien, en-
tre las partes extensivas que les pertenecen conforme a las
relaciones precedentes, y las determinaciones que se deri-
van de ellas para cada uno: nacimiento, muerte, afecciones
(necesidad progresiva).

Las categorias de lo posible y de lo contingente son ilu-
siones, pero ilusiones fundadas en la organizacién del
modo existente finito. Pues la esencia del modo no deter-
mina la existencia: si consideramos por lo tanto la sola
esencia del modo, su existencia ni se plantea ni se exclu-
ye, y el modo se capta como contingente (Etica, IV, def. 3).
E incluso si consideramos las causas o determinaciones ex-
trinsecas que provocan la existencia del modo (cf. 6.°), lo
captamos unicamente como posible en la medida en que
no sabemos si estas determinaciones estin a su vez deter-
minadas a obrar. Por lo demads, la existencia estd necesa-
riamente determinada, tanto desde las relaciones en cuan-
to verdades eternas o leyes como desde las determinaciones
extrinsecas o causas particulares (5.° y 6.°): contingencia y
posibilidad sélo expresan, pues, nuestra ignorancia. La cri-
tica de Spinoza tiene dos puntos culminantes: nada es po-
sible en la Naturaleza, es decir, las esencias de modos no
existentes no son modelos o posibilidades en un entendi-
miento divino legislador; nada es contingente en la Natu-
raleza, es decir, las existencias no se producen mediante el
acto de una voluntad divina que, como un principe, ha-
bria podido elegir un mundo y unas leyes distintos.

NEGACION: La teoria spinozista de la negacién (su elimi-
nacién radical, su estatuto de abstraccién y de ficcidn) se
basa en la diferencia entre la distincién, siempre positiva, y
la determinacion negativa: toda determinacién es negacién
(carta L, a Jelles).

110



1.° Los atributos son realmente distintos, o sea, la na-
turaleza de cada uno ha de concebirse sin referencia algu-
na con el otro. Cada uno es infinito en su género o su na-
turaleza, no puede ser limitado o determinado por algo de
igual naturaleza. Ni siquiera podra decirse que los atributos
se definen por oposicidn reciproca, pues la légica de la dis-
tincidn real define cada naturaleza en si misma, por su esen-
cia positiva independiente. Toda naturaleza es positiva y,
por lo tanto, ilimitada e indeterminada en su género, de tal
manera que existe necesariamente (carta XXXVI, a Hudde).
A la positividad como esencia infinita corresponde la afirmacion
como existencia necesaria (Etica, 1, 7 y 8). Por esta razén, to-
dos los atributos realmente distintos, precisamente en vir-
tud de su distincién sin oposicién, se afirman a la vez en
una sola e igual substancia de la que expresan tanto la esen-
cia como la existencia (I, 10, esc. 1, y 19). Los atributos son
a la vez las formas positivas de la esencia de la substancia
y las fuerzas afirmativas de su existencia. La légica de la dis-
tincion real es una ldgica de positividades coesenciales y de
afirmaciones coexistentes.

2.° Por el contrario, lo finito estd desde luego limitado
y determinado: limitado en su naturaleza por otra cosa de
igual naturaleza; determinado en su existencia por algo que
le niega la existencia en tal lugar o en tal momento. La ex-
presidn spinozista modo certo et determinato significa precisa-
mente, conforme a un modo limitado y determinado. El
modo existente finito estd tan limitado en su esencia como
determinado en su existencia; son las dos figuras de lo ne-
gativo. Pero todo esto sélo es verdad en abstracto, es de-
cir, cuando se considera al modo en si mismo, separado de
la causa que le hace ser en su esencia y en su existencia.

Pues la esencia del modo es un grado de potencia. Este
grado en si mismo no significa un limite o una acotacién,
una oposicién a los otros grados, sino una distincién po-
sitiva intrinseca tal que todas las esencias o todos los gra-
dos encajan y forman un conjunto infinito en virtud de su
causa comun. En cuanto al modo existente, lo cierto es

111



que estd determinado a existir y a obrar, que se opone a
los otros modos y que pasa a mayores o menores perfec-
ciones. Pero, 1.° decir que estd determinado a existir es de-
cir que condiciones exteriores provocan que una infinidad
de partes entren en la relacién que caracteriza su esencia;
estas partes extrinsecas son propias, pues, de su esencia,
pero no la constituyen; nada le falta a esta esencia cuando
todavia no existe el modo o cuando ya no existe (IV, fin
del prefacio). Y, mientras existe, afirma su existencia me-
diante todas sus partes: su existencia es, pues, un nuevo
tipo de distincidn, distincién extrinseca por la cual la esen-
cia se afirma en la duracién (III, 7); 2.° el modo existente
se opone a otros modos que amenazan con destruir sus
partes, es afectado por otros modos nocivos o utiles. Y, se-
gun las afecciones de sus partes, aumenta su potencia de
accién o pasa a una mayor perfeccién (alegria y tristeza).
Pero, a cada instante, alcanza toda la perfeccién o poten-
cia de accién posible en funcién de las afecciones que ex-
perimenta. De modo que su existencia no deja de ser una
afirmacién que varia tan sélo conforme a sus afecciones
cualificadas (englobando éstas siempre algo que es positi-
vo); el modo existente siempre afirma una fuerza de exis-
tir (vis existends, def. general de los afectos).

La existencia de los modos es un sistema de afirma-
ciones variables, y la esencia de los modos, un sistema de
positividades multiples. El principio spinozista consiste en
que la negacién no es, porque nunca algo, sea lo que se
quiera, falta a cosa alguna. La negacién es un ser de razén,
o mas bien de comparacién, que proviene de que agrupe-
mos todo tipo de seres distintos en un concepto abstracto
para referirlos a un mismo ideal ficticio, en nombre del
cual afirmamos que unos u otros carecen de la perfeccién
de este ideal (carta XIX, a Blyenbergh). Tanto da decir que
la piedra no es un hombre, o un perro un caballo, o un
circulo una esfera. Ninguna naturaleza carece de lo que
constituye una naturaleza distinta o de lo que pertenece a
otra naturaleza distinta. De este modo, un atributo no ca-

112



rece de la naturaleza de otro atributo distinto, siendo todo
lo perfecto que pueda ser en funcién de lo que constituye
su esencia; e incluso un modo existente, comparado con-
sigo mismo en cuanto que pasa a una perfeccién menor
(por ejemplo, quedarse ciego, o bien volverse triste y ren-
coroso), es siempre tan perfecto como puede serlo en fun-
cién de las afecciones que le pertenecen actualmente a su
esencia. La comparacién consigo mismo no tiene mds fun-
damento que la comparacién con otra cosa (carta XXI, a
Blyenbergh). En resumen, toda privacién es una negacidn,
y la negacién no es. Para eliminar lo negativo basta con de-
volver a cada cosa el tipo de infinito que le corresponde (es
falso que el infinito como tal no soporte la distincién).

La tesis conforme a la cual la negacién no es (care-
ciendo la nada de propiedades) es corriente en la filosofia
llamada prekantiana. Pero Spinoza le otorga un sentido
profundamente original y la renueva por completo vol-
viéndola contra la hipétesis de la creacién y mostrando
cémo la nada o el no-ser jamas estdn incluidos en la na-
turaleza de cosa alguna. «Decir que la naturaleza exigia la
limitacién... no es decir nada, pues la naturaleza de una
cosa nada puede exigir mientras ésta no es» (Breve tratado,
I, cap. 2, 5, n. 2). Pricticamente, la eliminacién de lo ne-
gativo pasa por la critica radical de todas las pasiones ba-
sadas en la tristeza.

NOCIONES COMUNES: Las nociones comunes (Etica, 11, 37-
40) no son denominadas de este modo porque sean co-
munes a todos los espiritus, sino ante todo porque repre-
sentan algo que es comun a los cuerpos, bien a todos los
cuerpos (la extensién, el movimiento y el reposo), bien a
algunos cuerpos (dos como minimo, el mio y otro distin-
to). En este sentido, las nociones comunes no son en ab-
soluto ideas abstractas, sino ideas generales (no constituyen
la esencia de una cosa singular, II, 37), y conforme a su ex-
tensidn, segin se apliquen a todos los cuerpos o solamen-

113



te a algunos, son mds o menos generales (Tratado teoldgico-po-
litico, cap. 7).

Cada cuerpo existente se caracteriza por una determi-
nada relacién de movimiento y de reposo. Cuando las re-
laciones correspondientes a dos cuerpos se componen, am-
bos cuerpos forman un conjunto de potencia superior, un
todo presente en sus partes (asi el quilo y la linfa como
partes de la sangre, cf. carta XXXII, a Oldenburg). En po-
cas palabras, la nocién comun es la representacién de una
composicién entre dos o més cuerpos, y de la unidad de
esta composicién. Su sentido es més bioldgico que mate-
matico; expresa las relaciones de conveniencia o de com-
posicién de los cuerpos existentes. Solamente en segundo
lugar son comunes a los espiritus, y también entonces mds
0 menos comunes, puesto que sélo son comunes a los es-
piritus a cuyos cuerpos conciernen por la composicién y
la unidad de composicién consideradas.

Todos los cuerpos, incluso aquellos que no se convie-
nen entre si (por ejemplo, un veneno y el cuerpo envene-
nado), tienen algo que les es comun: extensién, movi-
miento y reposo. Pues todos se componen desde el punto
de vista del modo infinito mediato. Pero nunca son in-
convenientes por lo que tienen en comun (IV, 30). Al con-
siderar las nociones comunes més generales se contempla
ademds desde el interior dénde cesa una conveniencia,
dénde empieza una inconveniencia, a qué nivel se forman
las «diferencias y oposiciones» (II, 29, esc.).

Las nociones comunes son necesariamente ideas ade-
cuadas; en efecto, representan una unidad de composicién,
estin en la parte como en el todo y sélo pueden conce-
birse adecuadamente (I, 38 y 39). Pero todo el problema
consiste en saber cdmo conseguimos formarlas. Desde este
punto de vista, tiene gran importancia la mayor o menor
generalidad de la nocién comuin. Pues en muchos lugares
Spinoza escribe como si fuésemos de las mds generales a
las menos generales (Tratado teoldgico-politico, cap. 7; Etica,
II, 38 y 39). Pero se trata entonces de un orden de aplica-

114



cién, en el que partimos de las més generales para com-
prender interiormente la aparicién de las inconveniencias
a niveles menos generales. Por lo tanto, se da por supues-
to que las nociones comunes vienen dadas. Muy otro es su
orden de formacién. Pues, cuando nos encontramos con
un cuerpo que conviene al nuestro, experimentamos un
afecto de alegria-pasién aunque no conozcamos todavia
adecuadamente lo que tiene en comun con nosotros. Nun-
ca la tristeza, que nace de nuestro encuentro con un cuer-
po que no conviene al nuestro, originard en nosotros la
formacién de una nocién comun; pero la alegria-pasion,
como aumento de la potencia de accién y de comprensién,
la induce en nosotros; es causa ocasional de la nocién co-
mun. Por eso la Razén se define de dos maneras que mues-
tran que el hombre no nace racional, pero que muestran
cémo llega a serlo: 1.° un esfuerzo para seleccionar y or-
ganizar los buenos encuentros, o sea, los encuentros con
modos que se avienen a nosotros y nos inspiran pasiones
alegres (sentimientos que convienen a la razén); 2.° la per-
cepcién y comprensién de las nociones comunes, o sea, de
las relaciones que entran en esta composicién, de donde se
deducen otras relaciones (razonamiento) y a partir de las
cuales se experimentan nuevos sentimientos ahora activos
(sentimientos que nacen de la razén).

Es al comienzo del libro V donde Spinoza expone el
orden de formacién o la génesis de las nociones comunes,
en oposicién al libro II, que se atenia al orden de aplica-
ci6én légica: 1.° «Mientras o seamos dominados por afectos
contrarios a nuestra naturaleza...», afectos de tristeza, ten-
dremos el poder de formar nociones comunes (cf. V, 10,
que invoca explicitamente las nociones comunes, asi como
las proposiciones precedentes). Las primeras nociones comu-
nes son por lo tanto las menos generales, son las que represen-
tan algo comun entre mi cuerpo y otro distinto que me
produce alegria-pasién; 2.° de estas nociones comunes se
siguen a su vez afectos alegres que ya no son pasiones, sino
alegrias activas que, por un lado, duplican las primeras pa-

115



siones y, por otro, las sustituyen; 3.° estas primeras nocio-
nes comunes y los afectos activos que de ellas dependen
nos dan la fuerza para formar nociones comunes mis ge-
nerales, que expresan lo que es comtn #ncluso a nuestro
cuerpo y a cuerpos que no le convienen, que le son con-
trarios o le producen tristeza; 4.° y de estas nuevas nocio-
nes comunes derivan nuevos afectos de alegria activa que
van a duplicar las tristezas y reemplazan las pasiones naci-
das de la tristeza.

La importancia de la teoria de las nociones comunes ha
de valorarse desde muchos puntos de vista: 1.° esta teoria
no aparece antes de la Etica; transforma toda la concepcién
spinozista de la Razén y fija el estatuto del segundo tipo
de conocimiento; 2.° responde a la pregunta fundamental:
{cdmo conseguimos formarnos ideas adecuadas y en qué
orden, cuando las condiciones naturales de nuestra percep-
cién nos condenan a no tener mas que ideas inadecuadas?;
3.° implica la més profunda reorganizacién del spinozismo:
mientras que el Tatado de la reforma sblo alcanzaba lo ade-
cuado a partir de las ideas geométricas todavia impregnadas
de ficcidén, las nociones comunes conforman una matema-
tica de lo real o de lo concreto gracias a la cual el método
geométrico queda purificado de las ficciones y abstraccio-
nes que limitaban su ejercicio; 4.° ocurre que las nociones
comunes son generalidades, en el sentido de que sélo con-
ciernen a los modos existentes sin constituir en nada su
esencia singular (II, 37). Pero no son en absoluto ficticias o
abstractas; representan la composicién de relaciones reales
entre modos o individuos existentes. Mientras que la geo-
metria no capta sino relaciones in abstracto, las nociones co-
munes nos las hacen captar tal como son, o sea, tal como
se encarnan necesariamente en los seres vivos, en los tér-
minos variables y concretos entre los cuales se establecen.
En este sentido, son las nociones comunes mds bioldgicas
que matemdticas, y componen una geometria natural que
nos hace comprender la unidad de composicién de la Na-
turaleza entera y los modos de variacién de esta unidad.

116



El estatuto central de las nociones comunes estd indica-
do con precisién por la expresién «segundo tipo de cono-
cimiento», entre el primero y el tercero. Pero de dos mane-
ras muy diferentes y asimétricas. La relacién del segundo
con el tercero se manifiesta de la siguiente forma: siendo
ideas adecuadas, o sea, ideas que estdn en nosotros tal como
son en Dios (II, 38 y 39), las nociones comunes nos con-
ducen necesariamente a la idea de Dios (II, 45, 46 y 47). La
idea de Dios sirve incluso como la nocién comuin mds ge-
neral, puesto que expresa lo que es comun a todos los mo-
dos existentes, a saber, que son en Dios y son producidos
por Dios (I1, 45, esc.; y sobre todo V, 36, esc., que recono-
ce que toda la Etica estd escrita desde la perspectiva de las
nociones comunes hasta las proposiciones del libro V que
se refieren al tercer tipo). La idea de Dios, en su funcién de
nocién comun, es incluso el objeto de un sentimiento y de
una religién propios del segundo tipo (V, 14-20). Ademds,
la idea de Dios no es en sf misma una nocién comun y Spi-
noza la distingue explicitamente de las nociones comunes
(II, 47, esc.): es precisamente porque comprende la esencia
de Dios, y no funciona como nocién comun sino en rela-
cién a la composicién de los modos existentes. Asi pues,
cuando las nociones comunes nos conducen necesariamen-
te a la idea de Dios, nos llevan a un punto en el que todo
bascula, y en el que el tercer tipo nos descubrird la corre-
lacién de la esencia de Dios y de las esencias singulares de
los seres reales, junto con un nuevo sentido de la idea de
Dios y nuevos sentimientos constitutivos de este tercer tipo
(V, 21-37). No hay entonces ruptura entre el segundo y el
tercer tipo, sino traspaso de uno vertiendo en el otro la idea
de Dios (V, 28); vamos mds alld de la Razén como facultad
de las nociones comunes o sistema de las verdades eternas
que conciernen a la existencia, y entramos en el entendimien-
to intuitivo como sistema de las verdades de esencia (a veces
denominado conciencia, porque es alli solamente donde las
ideas se desarrollan o se reflejan en nosotros tal como son
en Dios, y nos hacen sentir que somos eternos).

117



En cuanto a la relacién entre el segundo tipo y el pri-
mero, se presenta asi, a pesar de la ruptura: como se apli-
can exclusivamente a los cuerpos existentes, las nociones
comunes conciernen a las cosas que pueden ser imagina-
das (ésta es, incluso, la razén de que la idea de Dios no
sea en si misma una nocién comun, II, 47, esc.). Represen-
tan, en efecto, composiciones de relaciones. Ahora bien,
estas relaciones caracterizan los cuerpos en cuanto que
convienen entre si, en cuanto que forman conjuntos y se
afectan entre si dejando «imégenes», siendo imaginaciones
las ideas correspondientes. Y sin duda las nociones co-
munes no son en absoluto imigenes o imaginaciones,
puesto que alcanzan una comprensién interna de las ra-
zones de conveniencia (II, 29, esc.). Pero mantienen con
la imaginacién una doble relacién. Por una parte, una re-
lacién extrinseca; pues la imaginacién o la idea de afec-
cién del cuerpo no es una idea adecuada pero, cuando ex-
presa el efecto que tiene sobre nosotros un cuerpo que
conviene con el nuestro, posibilita la formacién de la no-
cién comun que comprende interior y adecuadamente la
conveniencia. Por otra parte, una relacién intrinseca; pues
la imaginacién capta como efectos exteriores de los cuer-
pos entre si lo que la nocién comun explica mediante las
relaciones internas constitutivas; hay por lo tanto una ar-
monia necesariamente fundada entre los caracteres de la
imaginacién y los de la nocién comiin, que es causa de
que ésta se apoye sobre las propiedades de aquélla (V, 59).

NUMERO: Cf. Abstracciones.
OBEDECER: Cf. Signo, Sociedad.
ORDEN: Cf. Naturaleza.

118



PASION: Cf. Afecciones.
PENSAR: Cf. Espiritu, Idea, Método, Potencia.
posIBLE: Cf. Entendimiento, Necesario.

POTENCIA: Uno de los puntos fundamentales de la Etica
consiste en negar de Dios todo poder (potestas) andlogo al
de un tirano o incluso al de un principe ilustrado. Pues
Dios no es voluntad, por mucho que esta voluntad estu-
viera guiada por un entendimiento legislador. Dios no con-
cibe posibles en su entendimiento, posibles que realizaria
mediante su voluntad. El entendimiento divino no es sino
un modo mediante el cual Dios no comprende otra cosa
que su propia esencia y lo que de ella se desprende; su vo-
luntad no es sino un modo conforme al cual todas las con-
secuencias derivan de su esencia o de lo que él compren-
de. Por eso no tiene poder (potestas), sino tan sélo una
potencia (potentia) idéntica a su esencia. Mediante esta po-
tencia, Dios es igualmente causa de todas las cosas que de-
rivan de su esencia y causa de si mismo, es decir, de su exis-
tencia tal como estd englobada en su esencia (Etica, 1, 34).

Toda potencia es acto, activa, y en acto. La identidad
de la potencia y del acto se explica porque la potencia no
puede separarse de un poder de afeccién, y éste se en-
cuentra constante y necesariamente satisfecho por las afec-
ciones que lo realizan. La palabra potestas recobra aqui un
empleo legitimo: «Lo que estd en el poder de Dios (i po-
testate) debe comprenderse en su esencia de tal manera que
se desprenda necesariamente de ella» (1, 35). O sea, a la
potentia como esencia corresponde una potestas como poder
de afeccién, poder que satisfacen las afecciones o modos
que Dios produce necesariamente, no pudiendo Dios pa-
decer, pero si ser causa activa de estas afecciones.

119



La potencia divina es doble: potencia absoluta de exis-
tir que se prolonga en potencia de producir todas las co-
sas; potencia absoluta de pensar y, por lo tanto, de com-
prender que se prolonga en potencia de comprender todo
lo que se produce. Las dos potencias son como dos mita-
des del Absoluto. No se las debe confundir con los dos
atributos infinitos que conocemos: es evidente que el atri-
buto extensién no agota la potencia de existir, sino que ésta
es una totalidad incondicionada que posee a priori todos
los atributos como condiciones formales. En cuanto al atri-
buto pensamiento, él mismo forma parte de estas condi-
ciones formales que remiten a la potencia de existir, pues-
to que todas las ideas poseen un ser formal mediante el
cual existen en este atributo. Es cierto que el atributo pen-
samiento tiene otro aspecto: por si solo constituye toda la
condicién objetiva que la potencia absoluta de pensar po-
see a priori como totalidad incondicionada. Hemos visto
cOmo esta teoria, lejos de contradecir al paralelismo, era de
él pieza esencial. Lo importante es no confundir la estric-
ta igualdad de los atributos en relacién a la potencia de
existir y la estricta igualdad de las dos potencias en rela-
ci6n a la esencia absoluta.

La esencia del modo es a su vez grado de potencia, par-
te de la potencia divina, es decir, parte intensiva o grado
de intensidad: «La potencia del hombre, en cuanto que se
explica por su esencia actual, es parte de la potencia infi-
nita de Dios o de la Naturaleza» (IV, 4). Cuando el modo
pasa a la existencia es porque infinidad de partes extensi-
vas han sido designadas exteriormente para entrar en la re-
lacién que corresponde a su esencia o grado de potencia.
Entonces, y s6lo entonces, esta esencia queda ella misma
determinada como conatus o apetito (Etica, 111, 7). Tiende
en efecto a preservar en la existencia, esto es, a mantener
y renovar las partes que le pertenecen segiin su relacién
(primera determinacion del conatus, IV, 39). El conatus no
debe, sobre todo, comprenderse como una tendencia a pa-
sar a la existencia: precisamente porque la esencia de modo

120



no es un posible, porque es una realidad fisica que de nada
carece, la esencia de modo no tiende a pasar a la existen-
cia. Pero si tiende a perseverar en la existencia una vez que
el modo queda designado para existir, es decir, para sub-
sumir en su relacién una infinidad de partes extensivas. Per-
severar es durar; por eso el conatus engloba una duracién
ilimitada (III, 8).

Del mismo modo que un poder de afeccién (potestas)
corresponde a la esencia de Dios como potencia (potentia),
una capacidad de afeccién (aptus) corresponde a la esencia
del modo existente como grado de potencia (conatus). Por
esta razon, el comatus, en una segunda determinacién, es
tendencia a mantener y abrir al méximo la capacidad para
ser afectado (IV, 38). Sobre esta nocién de capacidad, cf.
Etica, 11, 13, esc.; 11, post. 1 y 2, y V, 39. La diferencia
consiste en que, en el caso de la substancia, el poder de
afeccién se satisface necesariamente mediante afecciones
activas, puesto que la substancia las produce (los modos
mismos). En el caso del modo existente, su capacidad de
afeccién también se satisface necesariamente a cada ins-
tante, pero ante todo mediante afecciones (affectio) y afec-
tos (affectus) que no tienen al modo por causa adecuada y
que otros modos existentes producen en él; estas afeccio-
nes y afectos son, por lo tanto, imaginaciones y pasiones.
Los afectos-sentimientos (affectus) son exactamente las figu-
ras que recibe el conatus cuando es designado para hacer
esto o lo otro por una afeccién que le sobreviene. Estas
afecciones que determinan el conatus son causa de con-
ciencia; al conatus consciente de si mismo conforme a tal
o tal afecto se le llama deseo, siendo el deseo siempre de-
seo de algo determinado (III, def. del deseo).

Se comprende por qué, a partir del momento en que el
modo existe, su esencia en cuanto grado de potencia que-
da determinada como conatus, o sea como esfuerzo o ten-
dencia. No tendencia a pasar a la existencia, sino a mante-
nerla y afirmarla. No porque la potencia deje de ser en acto;
pero, cuando consideramos las puras esencias de modo, to-

121



das se avienen entre si como partes intensivas de la poten-
cia divina. No sucede lo mismo con los modos existentes:
mientras algunas partes extensivas pertenezcan a cada uno
segtn la relacién que corresponde a su esencia o grado de
potencia, un modo existente podrd siempre inducir a las
partes de otro a entrar en una nueva relacién. El modo exis-
tente, cuya relacién queda asi descompuesta, puede por lo
tanto debilitarse y, en ultimo caso, maorir (IV, 39). Enton-
ces, la duracién que engloba en si mismo como duracién
indefinida recibe desde el exterior un fin. Todo es pues aqui
lucha de potencias: los modos existentes no se avienen ne-
cesariamente unos con otros. «<En la Naturaleza no se da
cosa alguna sin que se dé otra més potente y mds fuerte;
dada una cosa cualquiera, se da otra mis potente por la cual
la primera puede ser destruida» (IV, ax.). «Este axioma sélo
concierne a las cosas singulares consideradas en relacién a
un tiempo y a un lugar determinados» (V, 37, esc.). Si la
muerte es inevitable no es en absoluto porque seria interior
al modo existente; por el contrario, es porque el modo exis-
tente se abre necesariamente al exterior, porque experimen-
ta necesariamente pasiones, porque se encuentra necesaria-
mente con otros modos existentes capaces de quebrantar
una de sus relaciones vitales, porque las partes extensivas
que le pertenecen segtn su relacién compleja estdn también
determinadas y afectadas por el exterior. Pero al igual que
la esencia del modo no tenia tendencia alguna a pasar a la
existencia, nada pierde al perder la existencia, puesto que
sélo pierde las partes extensivas que no constituyen la esen-
cia misma. «Nada singular puede considerarse més perfecto
por el hecho de haberse mantenido mds tiempo en la exis-
tencia, ya que la duracién de las cosas no puede determi-
narse por su esencia» (IV, prefacio).

Asi pues, si la esencia del modo como grado de po-
tencia no es sino esfuero o conatus, en cuanto el modo
empieza a existir, es porque las potencias que convienen
necesariamente en el elemento de la esencia (en cuanto par-
tes intensivas) dejan de convenir en el elemento de la exis-

122



tencia (en cuanto que a cada una le pertenecen provisio-
nalmente partes extensivas). La esencia en acto no puede,
por lo tanto, determinarse en la existencia sino como es-
fuerzo, o sea en continua comparacion con otras potencias
que siempre pueden prevalecer (IV, 3 y 5). Debemos dis-
tinguir a este respecto dos casos: o bien el modo existente
se encuentra con otros modos existentes que le convienen
y componen su relacién con la suya (por ejemplo, de for-
ma muy diferente, un alimento, un ser amado, un aliado),
o bien el modo existente se encuentra con otros que no
le convienen y tienden a descomponerlo, a destruirlo (un
veneno, un ser odiado, un enemigo). En el primer caso, la
capacidad de afeccién del modo existente se satisface me-
diante afectos-sentimientos alegres, basados en la alegria
y el amor; en el otro caso, mediante afectos-sentimientos
tristes, basados en la tristeza y el odio. En todo caso, la ca-
pacidad de afeccién se satisface necesariamente segtin la de-
terminan las afecciones dadas (ideas de los objetos encon-
trados). Hasta la enfermedad es una satisfaccién en este
sentido. Pero la gran diferencia entre los dos casos estriba
en que, en la tristeza, nuestra potencia como conatus se em-
plea por entero en cubrir la huella dolorosa y en rechazar
o destruir el objeto que es su causa. Nuestra potencia que-
da inmovilizada y sélo puede reaccionar. En la alegria, por
el contrario, nuestra potencia se expande, se compone con
la potencia del otro y se une al objeto amado (IV, 18). Por
esta razén, incluso cuando se supone que el poder de que-
dar afectado es constante, parte de nuestra potencia dis-
minuye o queda trabada por las afecciones de tristeza, y
aumenta o es favorecida por las afecciones de alegria. Se
dird que la alegria aumenta nuestra potencia de accion'y
que la tristeza la disminuye. Y el conatus es el esfuerzo por
experimentar alegria, aumentar la potencia de accién, ima-
ginar y encontrar lo que es causa de alegria, lo que sus-
tenta y favorece esta causa, y también esfuerzo por evitar
la tristeza, imaginar y encontrar lo que destruye la causa
de tristeza (I, 12, 13, etc.). En efecto, el afecto-sentimien-

123



to es el comatus mismo, en cuanto destinado a hacer esto o
aquello por una idea dada de afeccién. La potencia de ac-
cién (Spinoza dice a veces fuerza de existir) del modo que-
da, pues, sometida a considerables variaciones mientras el
modo existe, aunque su esencia siga siendo la misma y aun-
que se suponga constante su capacidad de afeccién. Pues
la alegria y lo que de ella se desprende satisfacen la capa-
cidad de afeccién de tal forma que la potencia de accién
o fuerza de existir aumenta relativamente, e, inversamente,
la tristeza. El conatus es, pues, esfuerzo por aumentar la po-
tencia de accién o experimentar pasiones alegres (tercera
determinacién, III, 28).

Y eso que la constancia de la capacidad de afeccién
solo es relativa y s6lo queda acotada en limites determina-
dos. Es evidente que un mismo individuo no posee el mis-
mo poder de afeccién, nifio, adulto y anciano, lozano y
enfermo (IV, 39, esc.; V, 39, esc.). El esfuerzo por aumen-
tar la potencia de accién no puede, pues, separarse de un
esfuerzo por alcanzar el méximo poder de afeccién (V, 39).
No vemos dificultad alguna para conciliar las diversas de-
finiciones del cormatus: mecdnica (conservar, mantener, per-
severar); dindmica (aumentar, favorecer); aparentemente
dialéctica (oponerse a lo que se opone, negar lo que nie-
ga). Pues todo depende y deriva de una concepcién afirma-
tiva de la esencia: el grado de potencia como afirmacién
de la esencia de Dios; el conatus como afirmacién de la
esencia en la existencia; la relacién de movimiento y de re-
poso o el poder de afeccién como posicién de un méaximo
y un minimo; las variaciones de la potencia de accién o
fuerza de existir que ocurren en el interior de estos limites
positivos.

En todo caso, el conatus define el derecho del modo exis-
tente. Todo lo que yo estoy determinado 4 hacer para per-
severar en la existencia (destruir lo que no me conviene, lo
que me perjudica, conservar lo que me es til o me convie-
ne) mediante afecciones dadas (ideas de objetos), bajo afec-
tos determinados (alegria y tristeza, amor y odio...), todo

124



es mi derecho natural. Este derecho es estrictamente idén-
tico a mi potencia y es independiente de cualquier orden
de fines, de cualquier consideracién de deberes, puesto que
el conatus es fundamento primero, primum movens, causa efi-
ciente y no final. Este derecho no es contrario «ni a las lu-
chas ni a los odios ni a la célera ni al engafio, ni absolu-
tamente a nada de lo que aconseja el apetito» (Tratado
teoldgico-politico, cap. 16; Tratado politico, cap. 2, 8). El hom-
bre razonable y el insensato se distinguen por sus afeccio-
nes y sus afectos, pero se esfuerzan igualmente por perse-
verar en la existencia en funcidn de estas afecciones y
afectos; desde este punto de vista, su unica diferencia es-
triba en la potencia.

El conatus, como todo estado de potencia, siempre esta
en acto. Pero la diferencia radica en las condiciones en que
se realiza este acto. Puede concebirse un modo existente
que se esfuerce por perseverar en la existencia, conforme a
su derecho natural, al azar de sus encuentros con los de-
mds modos, al capricho de las afecciones y los afectos que
lo determinan desde el exterior: se esfuerza por aumentar
su potencia de accidn, es decir, por experimentar pasiones
alegres, aunque sélo sea destruyendo lo que le amenaza
(IT1, 13, 20, 23, 26). Pero, ademds de que estas alegrias de
la destruccién estén envenenadas por la tristeza y el odio
de los que provienen (III, 47), el azar de los encuentros
hace que corramos el riesgo de encontrarnos con algo mis
poderoso que nosotros que nos destruya (Tratado teologico-
politico, cap. 16; Tratado politico, cap. 2), y que, incluso en
los casos mds favorables, nos encontremos con los otros
modos bajo sus aspectos discordantes y hostiles (IV, 32, 33,
34). Por esta razdn, por mucho esfuerzo que se haga por
perseverar, aumentar la potencia de accidn, experimentar
pasiones alegres, llevar al maximo el poder de ser afectado,
no se sale uno con la suya sino en la medida en que se es-
fuerza uno por organizar sus propios encuentros: es decir,
por encontrar entre los otros modos aquellos que convie-
nen a la propia naturaleza y armonizan con uno mismo, y

125



por encontrarlos bajo aquellos aspectos en que precisa-
mente convienen y armonizan. Ahora bien, este esfuerzo
es el de la Ciudad y, de forma atin més profunda, el de la
Razén: conduce al hombre no sélo a aumentar su poten-
cia de accidn, lo cual todavia pertenece al terreno de la pa-
si6n, sino a entrar en posesién formal de esta potencia y a
experimentar alegrias activas que derivan de las ideas ade-
cuadas que forma la Razén. Al conatus como esfuerzo acer-
tado o a la potencia de accién como potencia poseida (in-
cluso si la muerte la interrumpe entonces) se los llama
Virtud. Por eso, la virtud no es otra cosa que el conatus
y la potencia, como causa eficiente, en las condiciones de
realizacién que la hacen ser poseida por aquel que la ejer-
ce (IV, def. 8; IV, 18, esc.; IV, 20; IV, 37, esc. 1). Y la ex-
presién adecuada del conatus es el esfuerzo por perseverar
en la existencia y actuar bajo la direccién de la Razén (IV,
24), o sea, por adquirir lo que conduce al conocimiento, a
las ideas adecuadas y a los sentimientos activos (IV, 26, 27,
35; 'V, 38).

Al igual que la potencia absoluta de Dios es doble —po-
tencia de existir y de producir, potencia de pensar y de
comprender- la potencia de modo como grado es doble:
la capacidad de afecci6n, que: se expresa en relacion al
modo existente y en particular al cuerpo, y la potencia de
percibir e imaginar, que se expresa en relacién al modo
considerado en el atributo pensamiento, por lo tanto en
relacién al espiritu. «Cuanto mds un cuerpo es capaz en

"relacién a los otros de obrar o padecer de muchas mane-
ras a la vez, més el espiritu de este cuerpo es capaz en re-
lacién a los otros de percibir mayor cantidad de cosas a
la vez» (I, 13, esc.). Pero, ya lo hemos visto, la capacidad
de afeccién remite a una potencia de accién que varia ma-
terialmente en los limites de esta capacidad y que ain no
se posee formalmente; asimismo, la potencia de percibir o
de imaginar remite a una potencia de conocimiento o de
comprensién que aquélla engloba pero que todavia no ex-
presa formalmente. Por esta razdn, la potencia de imagi-

126



nar aun no es una virtud (II, 17, esc.), ni tampoco la ca-
pacidad de afeccién. Cuando, gracias al esfuerzo de la Ra-
z6n, las percepciones o ideas se vuelven adecuadas y los
afectos, activos, es cuando conseguimos nosotros mismos
ser causa de nuestros propios afectos y duefios de nuestras
percepciones adecuadas, cuando nuestro cuerpo accede a
la potencia de accién y nuestro espiritu a la potencia de
comprensién, que es su modo de accidén. «Cuanto mas las
acciones de un cuerpo dependan tan sélo de si y cuantos
menos cuerpos concurran con él en la accién, mas capaz
sera el espiritu de este cuerpo de conocer con claridad» (II,
13, esc.). Este esfuerzo atraviesa el segundo tipo de cono-
cimiento y finaliza en el tercero, cuando la capacidad de
afeccién sélo posee un minimo de afectos pasivos, y la po-
tencia de percepcién un minimo de imaginaciones desti-
nadas a perecer (V, 39 y 40). Entonces, la potencia de
modo se comprende como parte intensiva o grado de la
potencia absoluta de Dios, convergiendo todos los grados
en Dios sin que esta convergencia implique confusién al-
guna, puesto que las partes son unicamente modales y la
potencia de Dios sigue substancialmente siendo indivisible:
la potencia de un modo es parte de la potencia de Dios,
pero en cuanto que la esencia de Dios se explica por la
esencia del modo (IV, 4). Toda la Etica se presenta como una
teorfa de la potencia, en oposicién a la moral como teoria
de los deberes.

PROFETA: Cf. Signo.

PROPIOS: Se distinguen a la vez de la esencia y de lo que de-
riva de la esencia (propiedades, consecuencias o efectos). Por
una parte, el propio no es la esencia, porque no constituye
nada de la cosa y no nos da a conocer nada de ella; pero
es inseparable de la esencia, es modalidad de la esencia mis-
ma. Por otra parte, el propio no se confunde con lo que de-

127



riva de la esencia, porque lo que deriva de ella es un pro-
ducto que posee de por si una esencia, bien en el sentido
légico de propiedad, bien en el sentido fisico de efecto.

Spinoza distingue tres especies de propios de Dios
(Brewve tratado, 1, cap. 2-7): en el primer sentido de modali-
dades de la esencia divina, se dicen los propios de todos
los atributos (causa de si, infinito, eterno, necesario...), o
de un atributo determinado (omnisciente, omnipresente);
en un segundo sentido, los propios califican a Dios en re-
lacién a sus productos (causa de todas las cosas...), y, en
un tercer sentido, designan tan sélo determinaciones
extrinsecas que sefialan las formas en que nos lo imagina-
mos, a falta de comprender su naturaleza, y que nos sir-
ven como reglas de vida y principios de obediencia (justi-
cia, caridad...).

La esencia de Dios, o sea, su naturaleza, ha sido cons-
tantemente ignorada, y esto porque se la ha confundido
con los propios, porque se ha desatendido la diferencia de
naturaleza entre los propios y los atributos. Es el error fun-
damental de la teologia, que ha comprometido a la filoso-
fia entera. Asi pues, casi toda la teologia revelada se atiene
a los propios de la tercera especie y lo ignora todo de los
verdaderos atributos o la esencia de Dios (Tratado teoldgico-
politico, cap. 2). Tampoco la teologia racional se ha porta-
do mejor, conformédndose con alcanzar las especies prime-
ra y segunda: asi cuando define la naturaleza de Dios por
lo infinitamente perfecto. Esta confusién general atraviesa
todo el lenguaje de las eminencias y de las analogias, don-
de se prestan a Dios caracteres antropoldgicos y antropo-
morficos, aunque se los eleve al infinito.

RAZON: Cf. Nociones comunes.
SENTIMIENTOS: Cf. Afecciones, Afectos.

128



SERES DE RAZON, DE IMAGINACION: Cf. Abstracciones.

SERES GEOMETRICOS: Cf. Abstracciones, Método, Nociones
comunes.

SIGNO: En un primer sentido, el signo siempre es la idea de
un efecto captado en condiciones que lo separan de sus cau-
sas. Asi, el efecto de un cuerpo sobre el nuestro no es cap-
tado en relacién a la esencia de nuestro cuerpo y a la esen-
cia del cuerpo exterior, sino en funcién de un estado
momentdneo de nuestra constitucién variable y de una sim-
ple presencia de la cosa, de la que ignoramos su naturale-
za (Etica, 11, 17). Signos como éstos son indicativos, son efec-
tos de mezcla indican primero el estado de nuestro cuerpo
y, en segundo lugar, la presencia del cuerpo exterior. Estas
indicaciones fundan un orden completo de signos conven-
cionales (lenguaje), que se caracteriza ya por su equivoci-
dad, o sea por la variabilidad de las cadenas asociativas en
las que entran (II, 18, esc.).

En un segundo sentido, el signo es la causa misma,
pero captada en tales condiciones que no se comprende
su naturaleza ni su relacién con el efecto. Por ejemplo,
Dios revela a Adin que el fruto le envenenard porque
actuard sobre su cuerpo descomponiendo su relacidn;
pero, como Adén es de poco entendimiento, interpreta el
efecto como una sancién y la causa como una ley moral,
es decir, como una causa final que procede por manda-
miento y prohibicién (carta XIX, a Blyenbergh). Adan cree
que Dios le avisa. La moral compromete asi toda nuestra
concepcién de la ley o, mds bien, la ley moral desfigura
la recta concepcidn de las causas y verdades eternas (or-
den de composicién y descomposicién de las relaciones).
La palabra ley queda incluso hasta tal punto comprome-
tida por su origen moral (Tratado teoldgico-politico, cap. 4)
que se encuentra en ella un limite de potencia en lugar de
una regla de desarrollo: basta con no comprender una ver-

129



dad eterna, o sea una composicién de relaciones, para in-
terpretarla como un imperativo. Estos signos de segunda
especie son signos imperativos o efectos de revelacion; no tie-
nen otro sentido que hacernos obedecer. Y precisamente
el mas grave error de la teologia consiste en haber desa-
tendido y ocultado la diferencia entre obedecer y conocer,
en hacernos tomar los principios de obediencia por mo-
delos de conocimiento.

En un tercer sentido, el signo es lo que garantiza exte-
riormente esta idea desnaturalizada de la causa o este frau-
de de la ley. Pues la causa interpretada como ley moral
necesita una garantia extrinseca que autentifique la inter-
pretacién y la pseudorrevolucién. Aqui también estos sig-
nos varian para cada uno; cada profeta exige signos adapta-
dos a sus opiniones y a su temperamento para estar seguro
de que las érdenes y prohibiciones que imagina proceden
precisamente de Dios (Tratado teoldgico-politico, cap. 2). Es-
tos signos son inlerpretativos y efectos de supersticion. La uni-
dad de todos los signos consiste en que forman un lengua-
je esencialmente equivoco e imaginativo que se opone al
lenguaje natural de la filosofia, hecho de expresiones uni-
vocas. Por eso, cada vez que se plantea un problema de
signos Spinoza responde: tales signos no existen (Tratado
de la reforma, 36; Etica, 1, 10, esc. 1). Es propio de las ideas
inadecuadas constituir signos que requieran interpretacio-
nes de la imaginacién, y no expresiones que conciernan a
las explicaciones del entendimiento vivo (sobre la oposi-
cidén de las expresiones explicativas y los signos indicati-
vos, cf. II, 17, esc. y 18, esc.).

soCIEDAD: Estado (civil) en el que un conjunto de hom-
bres componen su potencia respectiva para formar un todo
de potencia superior. Este estado conjura la debilidad y la
impotencia del estado de naturaleza, en el que cada uno
siempre corre el peligro de encontrarse con una fuerza su-
perior a la suya y capaz de destruirle. El estado civil o de

130



sociedad se asemeja al estado de razén vy, sin embargo, sélo
se le asemeja, lo prepara o hace las veces del estado de ra-
z6n (Etica, 1V, 35, esc.; 54, esc.; 73; Tratado teoldgico-poli-
tico, cap. 16). Pues, en el estado de razén, los hombres se
componen conforme a una combinacién de relaciones
intrinsecas, determinada por las nociones comunes y los
sentimientos activos que derivan de ellas (especialmente li-
bertad, firmeza, generosidad, pietas y religio del segundo
tipo). En el estado civil, la composiciéon de los hombres o
la formacién del todo se hace segin un orden extrinseco,
determinado por sentimientos pasivos de esperanza y de
temor (temor a seguir en el estado de naturaleza, esperan-
za de salir de él, Tratado teoldgico-politico, cap. 16; Tratado
politico, cap. 2, 15; cap. 6, 1). En el estado de razén, la ley
es una verdad eterna, es decir, una regla natural para el
pleno desarrollo de la potencia de cada uno. En el estado
civil, la ley limita o acota la potencia de cada uno, man-
da y prohibe, tanto mds cuanto que la potencia del todo
supera la del individuo (Tratado politico, cap. 3, 2): es una
ley «moral> que concierne inicamente a la obediencia y a
los temas de obediencia, que fija el bien y el mal, lo jus-
to y lo injusto, las recompensas y los castigos (Etica, 1V,
37, esc. 2).

Empero, el estado civil conserva también el derecho na-
tural al igual que el estado de razén. Y esto de dos mane-
ras. Por un lado, porque el todo formado por la composi-
cién de potencias se define él mismo por su derecho
natural (carta L, a Jelles). Por otro, lo que pasa a ser co-
mun en el estado civil no es la potencia total en cuanto
objeto de una «nocién comun» positiva que supondria la
Razén, sino solamente afecciones, pasiones que determi-
nan a todos los hombres como miembros de la comuni-
dad; se trata ahora, puesto que estamos en una sociedad
constituida, de la esperanza de recibir las recompensas y
del temor a sufrir los castigos (segundo tipo de esperanza
y de temor). Pero estas afecciones comunes determinan el
derecho natural o el conatus de cada uno, no lo suprimen;

131



cada cual se esfuerza por perseverar en la existencia, sim-
plemente teniendo en cuenta o en funcién de estas afec-
ciones comunes (Tratado politico, cap. 3, 3).

Ahora es ficil comprender por qué el estado de socie-
dad, para Spinoza, se basa en un contrato que presenta dos
momentos: 1.° los hombres deben renunciar a su poten-
cia en beneficio del todo que forman gracias a esta mis-
ma renuncia (la cesién se refiere exactamente a este pun-
to: los hombres consienten en dejarse «determinar» por
afecciones comunes de esperanza y de temor); 2.° esta po-
tencia del todo asi formado (absolutum imperium) queda
transferida a un Estado, mondrquico, aristocritico o de-
mocritico (siendo la democracia la mds préxima al abso-
lutum imperium y la que intenta sustituir con el amor a la
libertad, como afeccién de la Razén, las afecciones-pasio-
nes de temor, de esperanza y hasta de seguridad, cf. Tra-
tado teoldgico-politico, cap. 16).

SUBSTANCIA: «Lo que es en si y es por si mismo concebi-
do, o sea aquello cuyo concepto no necesita del concepto
de otra cosa para formarse» (Etzca, I, def. 3). Al afadir a la
definicién clasica «lo que es por si mismo concebido», Spi-
noza impide una pluralidad de substancias de igual atribu-
to; en efecto, éstas tendrian algo en comun, por lo que po-
dria comprenderse una mediante la otra. Por esta razén, las
ocho primeras demostraciones de la Etica se dedican a de-
mostrar que no hay muchas substancias por atributo; la dis-
tincién numérica nunca es una distincién real.

Que no haya sino una substancia por atributo basta ya
para conferir a cada substancia calificada la unicidad, la
causalidad por si misma, la infinitud y la existencia nece-
saria. Pero esta multiplicidad de substancias de atributos
diferentes debe comprenderse de manera puramente cuali-
tativa; es una multiplicidad cualitativa, una distincién real-
formal, a la que el término «muchas» se aplica inadecua-
damente. En este sentido, las ocho primeras proposiciones

132



no son hipotéticas, sino que conservan su verdad categé-
rica a lo largo de toda la Etica.

Por el contrario, desde el punto de vista de ser, sélo hay
una Unica substancia para todos los atributos (y aqui tam-
bién el término «uno» se aplica mal). Pues, si la distincién
numérica nunca es real, inversamente la distincién real nun-
ca es numérica. Los atributos realmente (formalmente) dis-
tintos se reconocen, pues, de una substancia absolutamen-
te una, que a todos los posee y que goza a fortiori de las
propiedades de la causalidad por si misma, de la infinitud
y de la existencia necesaria. Las esencias infinitas, que se
distinguen formalmente en los atributos que las expresan,
se confunden ontoldgicamente en la substancia a la que los
atributos las refieren (I, 10, esc. 1). La distincién real-formal
de los atributos no se opone a la unidad ontolédgica abso-
luta de la substancia; por el contrario, la constituye.

TRASCENDENTALES: Cf. Abstracciones.
UTIL-NOCIVO: Cf. Bueno-Malo.
VERDAD: Cf. Idea, Método.

VIRTUD: Cf. Potencia.

133






5
Evolucién de Spinoza
(Sobre la interrupcién del Tratado de la reforma)

Avenario planteé el problema de una evolucién de Spi-
noza. Distingue tres fases: el naturalismo del Breve tratado,
el teismo cartesiano de los Pensamientos metafisicos, el pan-
teismo geométrico de la Etica.! Si bien puede dudarse de
la existencia de una fase cartesiana y teista, parece fuera de
cuestiéon el que haya una considerable diferencia de énfa-
sis entre el naturalismo inicial y el panteismo final. Reco-
giendo el problema, Martial Gueroult muestra cémo el Bre-
ve tratado se basa en la ecuacién Dios = Naturaleza, y la
Etica, en Dios = substancia. El motivo fundamental del
Breve tratado es que todas las substancias pertenecen a una
sola e igual Naturaleza, mientras que el de la Etica es que
todas las naturalezas pertenecen a una sola y misma subs-
tancia. En el Breve tratado, en efecto, la igualdad Dios-Natu-
raleza determina que Dios no sea él mismo substancia, sino
«Ser» que presenta y retne todas las substancias; la subs-
tancia no alcanza, pues, su entero valor, puesto que no es
todavia causa de si, sino concebida por si. Por el contra-
rio, en la Etica, la identidad Dios-substancia determina que
los atributos o substancias calificadas constituyan realmen-
te la esencia de Dios y gocen ahora de la propiedad de ser
causa de si. Sin duda el naturalismo no por ello deja de
ser fuerte; pero en el Breve tratado se trataba de una «coin-
cidencia» entre la Naturaleza y Dios a partir de los atribu-
tos, mientras que la Etica demuestra una identidad subs-

1. Avenario, Ueber die beiden ersten Phasen des Spinozische Pantheismus...
Leipzig, 1868.

135



tancial en funcién de la substancia tnica (panteismo).? Hay
en la Etica una especie de desplazamiento de la Naturale-
za, cuya identidad con Dios debe fundamentarse, y que a
partir de entonces es més idénea para expresar la inmanen-
cia de lo naturado y lo naturante.

En esta fase consumada del panteismo, podria creerse
que la filosofia se instala inmediatamente en Dios, y em-
pieza por Dios. Pero esto no es rigurosamente cierto. Era
cierto en el Breve tratado: sélo él empieza por Dios, por la
existencia de Dios -a riesgo de sufrir el contragolpe, es de-
cir, una ruptura en el encadenamiento del primer capitulo
con el segundo. Pero, en la Etica, o ya en el Tratado de
la reforma, cuando Spinoza dispone de un método de de-
sarrollo continuo, evita precisamente empezar por Dios. En
la Etica, parte de atributos substanciales cualesquiera para
llegar a Dios como substancia constituida por todos los
atributos. Llega, pues, a Dios tan pronto como es posible,
inventa é]l mismo este atajo que, sin embargo, precisa de
nueve proposiciones. Y en el Tratado de la reforma partia de
una idea verdadera cualquiera para llegar «lo mis répida-
mente posible» a la idea de Dios. Pero nos hemos habi-
tuado hasta tal punto a creer que Spinoza tenia que em-
pezar por Dios que los mejores comentadores conjeturan
lagunas en el texto del Tratado e inconsecuencias en el pen-
samiento de Spinoza.’ De hecho, llegar a Dios lo mas ra-

2. Todo el desarrollo del cap. 21 del Breve tratado implica el descu-
brimiento de una coincidencia Naturaleza-Dios (y el apéndice llegara a
invocar literalmente esta «coincidencia», cf. prop. 4, cor.). En la Etica, se
trata de una identidad demostrada y que se desprende de la substancia
unica: I, 14 («de ahi... que en la Naturaleza no haya mis que una sola
substancia que es absolutamente infinita»). Sobre estas diferencias entre
el Breve tratado y la Etica, cf. Gueroult, Spinoza, Aubier, I, especialmente
ap. 6. Como sefiala Gueroult, la férmula del naturalismo aparece bas-
tante tarde en el texto de la Etica: Deus sive Natura, pref. libro IV.

3. Cf. Tratado de la reforma: «Desde el comienzo trataremos ante todo
de alcanzar lo mis pronto posible el conocimiento del Ser mas perfec-
to» (sec. 49); «Si empezamos tan pronto como se pueda por la fuente
y el origen de la Naturaleza, no habremos de temer el errom (sec. 75);

136



pidamente posible, y no inmediatamente, forma por ente-
ro parte del método definitivo de Spinoza, tanto en el T7a-
tado de la reforma como en la Etica.

Se observa la importancia general de estos problemas
de velocidad, lentitud y precipitacién en el desarrollo de la
Etica: se requiere una gran velocidad relativa, pero no la in-
mediatez, para llegar a Dios como substancia, a partir de
lo cual todo se demora y se dilata, sin que esto sea obsta-
culo para que nuevas aceleraciones se produzcan en mo-
mentos siempre necesarios.* La Etica es precisamente un rio
que fluye ora ripida, ora lentamente.

Cierto es que el método de Spinoza es sintético, cons-
tructivo, progresivo, y procede de la causa a los efectos.
Pero esto no equivale a afirmar que pueda instalarse en la

«Tan pronto como se pueda y exija la razén, deberemos inquirir si exis-
te un Ser, y también cudl es, que sea la causa de todas las cosas» (sec.
99). Esta tltima frase ha sido generalmente deformada por los traduc-
tores. Igualmente se supone una laguna imaginaria en la seccién 46; cf.
los argumentos invocados incluso por Koyré, en la edicién Vrin, pégs.
104-105. Empero, tanto la Etica como el Tratado de la reforma sefialan la
necesidad de un minimo de tiempo antes de llegar al Absoluto. Cierta-
mente, puede objetarse que las substancias o atributos substanciales, que
sirven de punto de partida a la Etica, constituyen ya la esencia de Dios.
Pero, por una parte, esto atin no se sabe, ni llegard a saberse, hasta la
proposicién 10. Por otra parte, y sobre todo, el comienzo de la Etica no
aprehende los atributos en la esencia (tercer tipo de conocimiento), sino
que los considera dnicamente como «nociones comunes» (segundo
tipo): cf. las declaraciones de Spinoza en V, 36, esc. Se encuentra en el
Tratado teoldgico-politico la siguiente férmula (cap. 6): «La existencia de
Dios, al no conocerse por si misma, debe deducirse necesariamente de
nociones cuya verdad sea tan firme e inquebrantable...», lo cual se co-
rresponde estrictamente con la Etica.

4. Por ejemplo, el libro V se presenta como un acelerado o un pre-
cipitado de demostraciones. A veces, hasta podria creerse que el libro V
sélo es un boceto. Ocurre mas bien que las demostraciones no tienen
en él el mismo ritmo que en los libros precedentes, comportan sintesis,
iluminaciones. En efecto, se trata ahora del tercer tipo de conocimien-
to, una fulguracién. Incluso ya no se trata aqui de la maxima velocidad
relativa, como en el principio de la Etica, sino de una velocidad absoluta
que corresponde al tercer tipo.

137



causa mégicamente. «El orden debido» va, desde luego, de
la causa a los efectos, pero es imposible seguir inmediata-
mente el orden debido.’ Tanto desde el punto de vista sin-
tético como desde el punto de vista analitico, se parte evi-
dentemente del conocimiento de un efecto o, por lo
menos, de un «dato». Pero, mientras que el método anali-
tico inquiere la causa como simple condicién de la cosa,
el método sintético inquiere una génesis en lugar de un
condicionamiento, o sea una razén suficiente que nos dé
a conocer asimismo otras cosas distintas. En este sentido,
al conocimiento de la causa se lo llamard mas perfecto, y
procedera lo mis ripidamente posible de la causa a los
efectos. La sintesis contiene, es cierto, en su comienzo un
proceso analitico acelerado, pero del que se sirve solamen-
te para alcanzar el principio del orden sintético: como ya
afirmaba Platén, se parte de una «hipdtesis» para dirigirse,
no hacia las consecuencias o condiciones, sino hacia el
principio «anhipotético», del que se siguen ordenadamen-
te todas las consecuencias y condiciones.®

Asi, en el Tratado de la reforma se parte de una idea «da-
da» verdadera, o sea, cualquiera, para alcanzar la idea de
Dios de la que derivan todas las ideas. Y, en la Etica, se
parte de un atributo substancial cualquiera para alcanzar la
substancia que comprende todos los atributos y de la que
proceden todas las cosas. La cuestion estd en cefiirse lo mas
estrictamente posible a estos dos puntos de partida y de-
terminar a qué se refiere la diferencia exacta entre la Etica
y el Tratado. Ahora bien, el Tratado es muy claro a este res-
pecto: la idea verdadera cualquiera de la que se parte como

5. Es lo que afirma el Tratado de la reforma, sec. 46, donde no hay
por qué conjeturar una laguna.

6. Cf. Platén, Repiblica, V1, 510 sq. En su libro sobre Fichte, sefia-
laba Gueroult que el método sintético no se oponia punto por punto
al método analitico, sino que, por el contrario, integraba un proceso
analitico subordindndolo a sus propios fines (Lévolution et la structure de
la doctrine de la science chez Fichte, Les Belles Lettres, t. I, pig. 174). Se re-
cordari el profundo spinozismo de Fichte.

138



de una hipétesis es la de un ser geométrico, precisamente
porque sélo depende de nuestro pensamiento (al igual que
el circulo como «lugar de los puntos situados a igual distan-
cia de un mismo punto»). A partir de aqui, nos elevamos
al elemento genético del que provienen no solamente la
propiedad de partida, sino todas las demds propiedades, o
sea, a la razoén sintética del circulo («figura descrita por
cualquier linea, uno de cuyos extremos es fijo y el otro,
mévil»; la sintesis consiste en la unién de la linea y del
movimiento, que nos remite a Dios como potencia de pen-
samiento superior a la nuestra).” Veamos cémo procede la
Etica, por su lado: se capta el atributo o la substancia cali-
ficada cualquiera, de la que se parte como de una hipéte-
sis, en una zocién comsn, y es a partir de ésta como nos ele-
vamos a la razdén suficiente sintética, o sea, a la substancia
tnica o a la idea de Dios que comprende todos los atri-
butos y de la que proceden todas las cosas.® La cuestién
esta pues en saber cuil es la diferencia entre estos dos pun-
tos de partida, la idea de un ser geométrico y la nocién co-
mun de un atributo.

En efecto, parece que las nociones comunes son una
aportacién propia de la Etica. No aparecen en las obras pre-
cedentes. Se trata de saber si su novedad es s6lo la de una
palabra o bien la de un concepto que implique consecuen-
cias. Segiin Spinoza, cualquier cosa existente posee una
esencia, pero también relaciones caracteristicas mediante las
cuales se compone con otras cosas distintas en la existen-
cia, o se descompone en distintas cosas. Una nocién co-
mun es precisamente la idea de una composicién de rela-
ciones entre muchas cosas. Veamos el atributo «extension»:
posee él mismo una esencia, y no es en este sentido en el
que es objeto de una nocidén comun. Los cuerpos en la ex-
tensién poseen también esencias, y no es en este sentido
en el que son objeto de nociones comunes. Pero el atri-

7. Tratado de la reforma, sec. 72-73, 95-96.
8. Cf. Etica, V, 36, esc.

139



buto extensién es también una forma comun a la substan-
cia, de la que constituye la esencia, y a todos los cuerpos
posibles de los que engloba las esencias. El atributo exten-
si6n como nocién comun no se confundird con esencia al-
guna, sino que designard la unidad de composicion de todos
los cuerpos: todos los cuerpos son en la extensién... El mis-
mo razonamiento es vilido en condiciones mds restringi-
das: dado un cuerpo, se compone con otro, y la relacién
compuesta o la unidad de composicién de ambos cuerpos
definen una nocién comin que no se reduce ni a la esen-
cia de una u otra parte, ni a la esencia del todo; por ejem-
plo, lo que tienen en comin mi cuerpo y tal alimento. Se
observa entonces que las nociones comunes oscilan entre
dos umbrales, el umbral maximo de lo que es comin a
todos los cuerpos y el umbral minimo de lo que es comin
a dos cuerpos, por lo menos el mio y otro distinto. Por
esta razén, Spinoza distingue nociones comunes mas uni-
versales y menos universales.’ Y la Naturaleza adquiere en
la Etica un sentido privilegiado: esta composicién de rela-
ciones, o esta unidad de composicién variable, que mos-
trard lo que tienen en comun todos los cuerpos, cierto nu-
mero o clerto tipo de cuerpos, tal cuerpo y tal otro... Las
nociones comunes son siempre la idea de aquello en lo que
convienen los cuerpos; convienen conforme a tal o tal re-
lacidn, realizdndose la relacién entre mis o menos cuerpos.
Existe sin duda, en este sentido, un orden de la Naturale-
za, puesto que cualquier relacién no se compone con cual-
quier otra; hay un orden de composicién de las relaciones
que va de las nociones més universales a las menos uni-
versales, e inversamente.

Desde cuatro puntos de vista como minimo, esta teo-
ria de las nociones comunes de la Etica tiene una impor-
tancia decisiva. En primer lugar, las nociones comunes, te-
niendo por objeto las composiciones de relaciones entre

9. Tratado teoldgico-politico, cap. 7. La Etica expone las nociones co-
munes en II, 37-38 (las més universales) y 39 (las menos universales).

140



cuerpos existentes, acaban con las ambigiiedades que pesa-
ban todavia sobre los conceptos geométricos. Y de hecho,
las nociones comunes son ideas fisicoquimicas, mas biolé-
gicas que geométricas; presentan, bajo aspectos variables, la
unidad de composicién de la Naturaleza. Si son geométri-
cas, es en el sentido de una geometria natural, real, y que
relaciona a los seres reales, fisicos, existentes. Por el contra-
rio, se daba una gran ambigiiedad en las obras precedentes
en lo que se referia a los seres geométricos: éen qué senti-
do seguian siendo abstractos o ficticios?...!® Pero, una vez
inventado por Spinoza el estatuto de las nociones comu-
nes, estas ambigiiedades se explican: el concepto geométri-
co es desde luego una idea abstracta o un ser de razoén,
pero es la idea abstracta de una nocién comin, de modo
que, despejando la nocién comun, se libera al mismo tiem-
po el método geométrico de las limitaciones que lo afec-
taban y que lo forzaban a servirse de abstracciones.! Gra-
cias a las nociones comunes, el método geométrico se
vuelve infinitamente adecuado a los seres reales o fisicos.
Se comprende entonces que haya una gran diferencia en-
tre el Tratado de la reforma y la Etica, en cuanto que el pri-
mero se apoya sobre el concepto geométrico todavia con
todas sus ambigiiedades, mientras que la segunda se apoya
sobre la nocién comun posteriormente desentrafiada.

De donde también se sigue una gran diferencia en lo
que se refiere a la clasificacién de los tipos de conocimien-
to; en la Etica, las nociones comunes son estrictamente
ideas adecuadas que definen el segundo tipo de conocimien-
to. Por el contrario, a lo que a este segundo tipo correspon-
de en el Breve tratado, y todavia en el Tratado de la reforma,

10. Sobre la ambigua naturaleza de las entidades geométricas, cf.
Gueroult, Spinoza, t. 1, apéndice 11.

11. La carta LXXXII], a Tschirnhaus, afirma que las limitaciones del
método geométrico no proceden de este método mismo, sino de la na-
turaleza abstracta de las cosas que considera. Y ya el Tratado de la refor-
ma deseaba sustituir con «cosas fisicas o reales» los conceptos geométri-
cos y légicos que interrumpen el verdadero progreso del entendimiento.

141



se lo define como creencia recta o conocimiento claro, pero
no adecuado, y consiste solamente en inferencias o en de-
ducciones que se sirven por el momento de abstracciones.
Por esta razén, la irrupcién del tipo supremo de conoci-
miento, o tercer género, es un misterio no resuelto en el Bre-
ve tratado, y hasta en el Tratado de la reforma. En la Etica, por
el contrario, la estricta adecuacidn de las nociones comunes
garantiza no solo la consistencia del segundo tipo, sino tam-
bién la necesidad del paso al tercero. Este nuevo estatuto
del segundo tipo desempefia un papel determinante en toda
la Etica; es la modificacién mas notable con respecto a las
obras precedentes. Aunque, en la Etica, el segundo tipo siga
constituido por procedimientos muy diversos y hasta im-
previsibles. En el campo de la composicién de relaciones no
s6lo interviene el razonamiento, sino asimismo todos los re-
cursos y la programacién de experiencias fisicoquimicas y
biolégicas (por ejemplo las investigaciones sobre la unidad
de composicién de los animales entre sf).!? Ahora bien, pre-
cisamente cuando la Etica elabora la teoria de las nociones
comunes garantiza mediante éstas la consistencia y la ade-
cuacién del segundo tipo de conocimiento para toda la va-
riedad de procedimientos, puesto que de cualquier manera
se ird «de un ser real a otro ser real».

12. En efecto, contrariamente a las esencias simples intimas, que re-
miten a la intuicién del tercer tipo, las relaciones componibles o des-
componibles remiten a todo tipo de procedimientos (segundo tipo). No
poseemos conocimiento alguno « priori de las relaciones de descompo-
sicidn, y se hacen necesarios los experimentos. Si nos preguntamos por
los sucesores de Spinoza, nos parece que uno es Geoffroy-Saint-Hilaire
o, con menor propiedad, Goethe, cuando emprenden una investigacidon
sobre la unidad de composicién de la Naturaleza, en nombre de un
«principio de conexiones». Ahora bien, estas investigaciones implican
todo tipo de experimentos y de variaciones, incluso imaginarias: por
ejemplo, los «plegados» mediante los que se pasa de un animal a otro,
cada tipo de animal siendo una realizacién del Animal en si o confor-
me a tal o tal relacién. Actualmente, la biologia molecular recoge este
problema experimental de la unidad de composicién, que Geoffroy
planteaba, no solamente a nivel anatémico, sino ya en el campo de las

142



Consideramos entonces cémo se pasa del segundo tipo
al tercero. En la Etica, todo se vuelve claro a este respecto:
el segundo y el tercer tipo de conocimiento son ambos,
desde luego, sistemas de ideas adecuadas, aunque muy
diferentes uno de otro. Las ideas del tercer tipo son ideas
de esencias, esencias intimas de la substancia constituidas
por los atributos, esencias singulares de modos englobados
en los atributos, y el tercer tipo va de unas a otras. Pero
las ideas del segundo tipo son ideas de relaciones, relacio-
nes mas universales compuestas por el atributo existente y
sus modos infinitos, relaciones menos universales com-
puestas por tal y cual modo existentes en el atributo. Asi,
cuando el atributo sirve de nocién comun, es tomado
como nocién comun, no se lo capta en su esencia ni en
las esencias de modos a los que se aplica, sino solamente
como forma comun a la substancia existente de la que
constituye la esencia y a los modos existentes cuyas esen-
cias engloba. De ahi la posibilidad de partir de la nocién
comun, aun ignorando por completo las esencias. Pero una
vez que se parte del atributo como nocién comin, se llega
necesariamente al conocimiento de las esencias. El camino
es éste: siendo adecuadas las nociones comunes (aunque
no constituyan como tales esencia alguna), nos conducen
necesariamente a la idea de Dios; ahora bien, la idea de
Dios no es en si misma una nocién comun, aunque se vin-
cule a ellas necesariamente (no se trata de una composi-
cién de relaciones, sino de la fuente de todas las relacio-

particulas (y el mismo Spinoza en el de los «cuerpos mas simples»). En
Spinoza, la experimentacién desempefia un papel muy particular tanto
en la Etica como, en forma de presentimiento, al final de las paginas re-
dactadas en el Tatado de la reforma: irrampe un llamamiento, breve pero
intenso, a los experimentos (sec. 103). Jules Lagneau afirmaba que el
motivo de la interrupcién del Tatado de la reforma se encontraba en que
«no habia aplicado, experimentado, el método experimental» (Célébres
legons et fragments, PU.F., 2.* ed. pag. 52). Asi debe entenderse también
el programa de experimentos que aparece en la Etica. Pero, precisamen-
te, este programa estd subordinado a las nociones comunes.

143



nes que se componen); por lo tanto, es la idea de Dios la
que nos trasladard del segundo al tercer tipo, porque tiene
una cara vuelta hacia las nociones comunes y una cara
vuelta hacia las esencias.!®

Por lo tanto, todo se aclara partiendo de la hipétesis de
las nociones comunes. No obstante, sigue en pie la cues-
tién: écomo pueden formarse las nociones comunes mis-
mas si, por la experiencia inmediata, alcanzamos los efec-
tos de tal o cual cuerpo sobre el nuestro, pero no las
relaciones que componen estos cuerpos? La explicacién se
posterga hasta el final de la Etica. S1 nos encontramos en
la experiencia con un cuerpo que no se aviene al nuestro,
tiene como efecto afectarnos de tristeza (disminucién de
nuestra potencia de accién); en este caso, nada nos lleva a
formar una nocién comun, pues, si dos cuerpos no se avie-
nen, no es por lo que tienen en comun. Pero, por el con-
trario, cuando nos encontramos con un cuerpo que se avie-
ne al nuestro, y que tiene como efecto afectarnos de alegria
(aumento de nuestra potencia de accién), nos lleva a for-
mar la nocién comun de los dos cuerpos, es decir, a com-
poner sus relaciones y a concebir su unidad de compo-
sicién.!* Supongamos ahora que hayamos seleccionado
alegrias en cantidad suficiente: nuestra prictica de las no-
ciones comunes serd tal que, incluso en los casos de in-
conveniencias, seremos capaces ya de captar lo que tienen
en comun los cuerpos, en un nivel de composicién sufi-

13. Las nociones comunes nos dan la idea de Dios: II, 45-46. Pero
la idea misma de Dios se distingue de las nociones comunes: II, 47. La
idea de Dios poseera entonces dos caras, que serin presentadas en el li-
bro V (el Dios impasible del segundo tipo, el Dios amante del tercero).

La mayor parte de la Etica estd escrita desde el punto de vista de
las nociones comunes y del segundo tipo de conocimiento: Spinoza lo
recuerda explicitamente en V, 36, esc. y 41, dem. El tercer tipo sélo apa-
rece en el libro V, de ahi su diferencia de ritmo y de movimiento. E in-
cluso sélo aparece expresamente a partir de V, 21; ahora bien, es la idea
de Dios la que nos hace pasar al tercer tipo, o le sirve de «fundamen-
to» (V, 20, esc.).

14. Etica, V, 10, dem.

144



cientemente dilatado (por ejemplo, el atributo extensién
como nocién comin de todos los cuerpos posibles).’* De
este modo, el orden de formacidn prictica de las nociones comunes
va de las menos universales a las mds universales, mientras que
el orden de su exposicién tedrica, por el contrario, proce-
dia de las més universales a las menos universales. Ahora
bien, puede preguntarse por qué esta exphcac1on aparece
tan tardiamente en la Etica; ocurre que la exposicion del Li-
bro II era todavia una exposicién teérica que ensefiaba qué
son las nociones comunes. Pero cémo se llega a ellas, en
qué circunstancias précticas y cudl es su funcién, sélo pue-
de comprenderse mis adelante, en el libro V, y en modo
abreviado. Ocurre entonces que las nociones comunes son
ideas practicas relacionadas con nuestra potencia; contra-
riamente a su orden de exposicién, que sdlo concierne a
las ideas, su orden de formacién concierne a los afectos,
muestra cémo el espmtu «puede ordenar sus afectos y en-
cadenarlos entre si». Las nociones comunes son un arte, el
arte de la ética misma: organizar los buenos encuentros,
compartir las relaciones vividas, formar las potencias, ex-
perimentar.

Las nociones comunes tienen, pues, una importancia
decisiva desde el punto de vista del comienzo de la filoso-
fia, del alcance del método geométrico, de la funcién prac-
tica de la Etica, etc. Y, puesto que no aparecen antes de la
Etica, permiten fechar la ultima evolucién de Spinoza y, al
mismo tiempo, fijar las razones por las que el Tratado de la
reforma quedé inacabado. Los motivos que se alegan son a
menudo arbitrarios (¢falta de tiempo?) o contradictorios
(¢ineficacia de un método separado de su ejercicio o de su
aplicacién? Pero el Tratado mismo nunca intent6 algo tan
abstracto). De hecho, la causa de la interrupcién del T7a-
tado es para nosotros muy precisa: cuando Spinoza descu-
bre e inventa las nociones comunes, comprende que las po-
siciones del Tratado de la reforma resultan insuficientes bajo

15. Etica, V, 10, esc. (y 6, esc.).

145



muchos aspectos y que seria necesario revisar el conjunto
o rehacerlo por completo. Spinoza parece confirmarlo en
la Etica cuando, refiriéndose al Tratado de la reforma, anun-
cia nada menos que otro futuro tratado.!®

Y lo que hace plausible esta hipétesis es que, en el T7a-
tado de la reforma mismo, Spinoza expresa un claro presen-
timiento de las nociones comunes, precisamente hacia el
final del texto escrito. En un pasaje célebre y dificil, habla
de la «serie de las cosas fijas y eternas», que no se con-
funden con las esencias, pero que implican leyes, se apli-
can a los existentes y constituyen su conocimiento. Ahora
bien, Ginicamente las nociones comunes poseen este doble
rasgo de ser eternas y formar una «serie», puesto que hay
un orden de composicién de las relaciones.!” Puede, pues,
suponerse que el descubrimiento de las nociones comunes
ocurre precisamente al final de la parte escrita del Tatado,
y al comienzo de la redaccién de la Etica: hacia 1661-1662.
Pero épor qué este descubrimiento haria que Spinoza re-
nunciara a la versién ya existente del Tratado? Ocutre que
las nociones comunes irrumpen aqui en un momento en
el que ya no pueden cumplir sus funciones ni desarrollar
sus consecuencias. Se descubren demasiado tarde con rela-

16. Cf. Etica, 11, 40, esc. 1: recapitulando a propésito de las nocio-
nes comunes un conjunto de problemas légicos y metodolégicos, Spi-
noza alude explicitamente a un trabajo que hiciera en el pasado; pero
remite también a un tratado futuro. Igualmente en la Carta LX, a
Tschirnhaus (1675), Spinoza empieza recordando determinados motivos
del Tratado de la reforma, pero anade: «En lo que respecta al desarrollo y
al método, hablaré de ello en otra ocasién, al no haber ain puesto por
escrito en el orden conveniente lo que a ello se refiere».

17. Cf. Tratado de la reforma, sec. 99-101. Estas «cosas fijas y eternas»
coinciden, en mi opinidn, con lo que Spinoza llamari nociones comu-
nes. No se las 1dent1ﬁcara, por lo tanto, con los atributos y modos infi-
nitos. Estos serian a la vez demasiado anchos y demasiado estrechos. De-
masiado anchos, porque los atributos y modos infinitos sélo intervienen
bajo un aspecto preciso (su aplicacién a las cosas singulares sometidas al
cambio, es decir, su uso como nociones comunes). Demasiado estrechos,
porque las nociones comunes en su «serie» comprenden también la idea
de lo que es comin tan sélo a dos cuerpos.

146



cién al texto del Tratado. Tendrian que asegurar un nuevo
punto de partida de la filosoffa, pero el punto de partida
ya se fij6 en las ideas geométricas. Tendrian que determi-
nar un modo de conocimiento adecuado de lo existente, y
mostrar cémo se pasa de este modo de conocimiento al
modo tltimo, al conocimiento de las esencias; pero, como
los modos de conocimiento ya se definieron en el Tratado,
no queda lugar para las nociones comunes o para la serie
de las cosas fijas y eternas, que son a partir de entonces re-
mitidas al modo dltimo de conocimiento con el conoci-
miento de las esencias.’® En pocas palabras, para dejar lu-
gar y funcién a las nociones comunes, Spinoza habria
tenido que reescribir el conjunto del Tratado. No invalidan
la parte escrita, pero si la habrian modificado. Spinoza pre-
fiere escribir la Etica desde el punto de vista de las nocio-
nes comunes, aunque tenga que dejar para mas tarde un
nuevo tratado que habria considerado en si mismos los
problemas précticos, s6lo esbozados al final de la Etica, que
se refieren al origen, la formacién y la serie de estas no-
ciones comunes, y a las correspondientes experiencias.

18. En efecto, Spinoza dice tan pronto que las cosas fijas y eternas
deben damos el conocimiento de la esencia intima de las cosas como
que sélo encuentran sentido en relacion a los existentes variables (77a-
tado de la reforma, sec. 101). Se da entonces una mezcla de lo que la Ez-
ca distinguira como segundo y tercer tipos de conocimiento.

147






6
Spinoza y nosotros’

*

«Spinoza y nosotros»: esta férmula puede significar
muchas cosas, entre otras, «nosotros en medio de Spino-
za». Tratar de sentir y de comprender a Spinoza por en-
medio. Generalmente, se empieza por el primer principio
de un filésofo. Pero lo que cuenta es asimismo el tercero,
el cuarto o el quinto. Todo el mundo conoce el primer
principio de Spinoza: una sola substancia para todos los
atributos. Pero también son bien conocidos los principios
tercero, cuarto o quinto: una sola Naturaleza para todos
los cuerpos, una sola Naturaleza para todos los individuos,
una Naturaleza que es ella misma un individuo capaz de
variar de una infinidad de maneras. Ya no se trata de la
afirmacién de una substancia Unica, se trata del despliegue
de un plan comin de inmanencia® en el que son todos
los cuerpos, almas, individuos. Este plan de inmanencia o
de consistencia no es un plan en el sentido de designio en
el espiritu, proyecto o programa, se trata de un plano en el
sentido geométrico, seccidn, interseccién, diagrama. Asi
pues, estar en medio de Spinoza significa estar sobre este

1. Este texto aparecié parcialmente en la «Revue de Synthése» en
enero de 1978.

2. A lo largo de este capitulo, Deleuze juega con el doble sentido
de la palabra francesa plan, como «plano» (geométrico, cartografico) y
como propiamente «plan» (proyecto, designio). Por eso, aunque se ha
traducido plan d’inmanence por «plan de inmanencia» para conservar la
contraposicion «plan d'inmanence» «plan de trascendence», ésta debe enten-
derse asimismo en el sentido subsidiario «mapa inmanente» «proyecto
trascendente». (N. del T))

149



plano modal, o més bien instalarse en este plano, lo cual
lleva consigo un modo de vida, implica una manera de vi-
vir. ¢Qué es exactamente este plan, y cémo se construye
-ya que es a la vez plenamente plan de inmanencia, y no
obstante debe ser construido- para vivir de una manera
spinozista?

{Cémo define Spinoza un cuerpo? Spinoza define un
cuerpo cualquiera simultineamente de dos maneras. Por un
lado, un cuerpo, por muy pequefio que sea, comporta
siempre una infinidad de particulas: son las relaciones de
reposo y de movimiento, de velocidad y de lentitud entre
las particulas, las que definen el cuerpo, la individualidad
de un cuerpo. Por otro lado, un cuerpo afecta otros cuer-
pos distintos o es afectado por ellos; este poder de afectar
o de ser afectado define también un cuerpo en su indivi-
dualidad. Se trata aparentemente de dos proposiciones muy
simples: la primera es cinética y la otra, dindmica. Pero re-
sulta mucho mds complicado instalarse realmente en me-
dio de estas proposiciones, vivirlas, y uno se encuentra con
que es spinozista antes de haber comprendido por qué.

En efecto, la proposicién cinética nos dice que un cuer-
po se define mediante relaciones de movimiento y de repo-
so, de lentitud y de velocidad entre particulas. Es decir, que
no se define por una forma o por funciones. La forma glo-
bal, la forma especifica, las funciones orgdnicas depende-
ran de las relaciones de velocidad y de lentitud. Incluso el
desarrollo de una forma, el curso del desarrollo de una for-
ma depende de estas relaciones, y no a la inversa. Lo que
importa es concebir la vida, cada individualidad vital, no
como una forma o un desarrollo de la forma, sino como
una relacién compleja entre velocidades diferenciales, en-
tre freno y aceleracién de particulas. Una composicién de
velocidades y de lentitudes en un plan inmanente. Del mis-
mo modo, una forma musical depende de una relacién
compleja entre velocidades y remansos de las particulas so-
noras. Esto no sélo afecta la musica, afecta también la ma-
nera de vivir; con velocidad y con parsimonia nos mete-

150



mos entre las cosas, nos juntamos a otra cosa; nunca se
empieza, nunca se hace tabla rasa: uno se desliza por en-
tre, uno penetra en medio de, uno se acomoda a o impo-
ne ritmos.

La segunda proposicién, que se refiere a los cuerpos,
nos remite al poder de afectar o de ser afectado. No defi-
niréis un cuerpo (o un alma) por su forma, ni por sus 6r-
ganos o funciones; tampoco lo definiréis como una subs-
tancia o un sujeto. Todo lector de Spinoza sabe que los
cuerpos y las almas no son para él ni substancias ni suje-
tos, sino modos. No obstante, si uno se conforma con pen-
sarlo te6ricamente no ha hecho lo suficiente. Pues, en con-
creto, un modo es una relacién compleja de velocidad y
de lentitud en el cuerpo, pero también en el pensamiento,
y es un poder de afectar y de ser afectado, del cuerpo o
del pensamiento. Concretamente, si se define los cuerpos
y los pensamientos como poderes de afectar y de ser afec-
tados, muchas cosas deberan cambiar. Se definird un ani-
mal o a un hombre no por su forma ni tampoco como un
sujeto; se lo definird por los afectos de los que es capaz.
Capacidad de afectos con un umbral maximo y un umbral
minimo es una nocién corriente en Spinoza. Tomad cual-
quier animal y componed una lista de afectos en cualquier
orden. Los nifios saben hacerlo: el pequefio Hans, tal como
Freud refiere el caso, compone la lista de afectos de un ca-
ballo de tiro enganchado a un coche en una ciudad (ser
noble, tener anteojeras, ir deprisa, tirar de una carga pesa-
da, desplomarse, ser fustigado, hacer ruido con sus pisadas,
etc.). Por ejemplo: hay mayores diferencias entre un caba-
llo de labor o de tiro y un caballo de carrera que entre un
buey y un caballo de labor. Pues el caballo de carrera y el
caballo de labor no tienen los mismos afectos ni el mismo
poder de afeccién; el caballo de labor tiene mais bien afec-
tos comunes con el buey.

Se observa cémo el plan de inmanencia, el plan de Na-
turaleza que distribuye los afectos no separa en absoluto las
cosas que se llamarian naturales de las cosas que se llama-

151



ran artificiales. El artificio forma por completo parte de la
Naturaleza, puesto que cualquier cosa, en el plan inmanente
de la Naturaleza, se define por dispositivos de movimientos
y afectos en los que interviene, ya sean estos dispositivos
artificiales o naturales. Muy posteriores a Spinoza, bidlogos
y naturalistas intentaron describir mundos animales defi-
nidos por afectos y poderes de afectar o ser afectados. Por
ejemplo, J. von Uexkill lo hard para la garrapata, animal
que chupa la sangre de los mamiferos. Definira este animal
mediante tres afectos: el primero, luminoso (trepar a lo alto
de una rama); el segundo, olfativo (dejarse caer sobre el ma-
mifero que pasa bajo la rama); el tercero calorifico (buscar
la zona pelada y miés cilida). Tan sélo un mundo de tres
afectos, rodeado por todos los acontecimientos del bosque
inmenso. Un umbral éptimo y un umbral pésimo para el
poder de afeccién: la garrapata ahita que morir4 y la garra-
pata capaz de ayunar durante muchisimo tiempo.? Estudios
como éste, que definen los cuerpos, los animales o a los
hombres por los afectos de que son capaces, fundaron lo
que hoy llamamos la etologia. Que se nos aplique a los hom-
bres al igual que a los animales, porque nadie sabe antici-
padamente los afectos de que es capaz, es asunto de larga
experimentacién, de gran prudencia, una sabiduria spino-
zista que implica la construccién de un plan de inmanen-
cia o de consistencia. La Etica de Spinoza nada tiene que
ver con una moral; Spinoza la concibe como una etologia,
0 sea como una composicidén de velocidades y de lentitu-
des, de poderes de afectar y de ser afectado en este plan
de inmanencia. Tal es la razén de los verdaderos gritos que
Spinoza nos lanza: no sabéis de lo que sois capaces en lo
bueno y en lo malo, no sabéis por anticipado lo que pue-
de un cuerpo o un alma en tal encuentro, en tal disposi-
tivo, en tal combinacién.

La etologia es primero el estudio de las relaciones de
velocidad y de lentitud, de los poderes de afectar y de ser

3. J. von Uexkiill, Mondes animanx et monde humain, Gonthier.

152



afectado. Para cada cosa, estas relaciones y estos poderes
tienen una amplitud, umbrales (midximo y minimo), varia-
ciones o transformaciones propios. Y seleccionan, en el
mundo o en la Naturaleza, lo que corresponde a la cosa,
o sea lo que afecta o es afectado por la cosa, lo que mue-
ve o es movido por la cosa. Por ejemplo, dado un animal,
¢a qué es indiferente este animal en el mundo infinito, a
que reacciona positiva 0 negativamente, cudles son sus ali-
mentos, cuiles sus venenos, qué es lo que él «toma» de su
mundo? Todo punto tiene sus contrapuntos: la planta y la
lluvia, la arafia y la mosca. Asi pues, nunca un animal, una
cosa, puede separarse de sus relaciones con el mundo: lo
interior es tan sdlo un exterior seleccionado, lo exterior un
interior proyectado; la velocidad o la lentitud de los me-
tabolismos, de las percepciones, acciones o reacciones se
encadenan para constituir tal individuo en el mundo. Y, en
segundo lugar, estd la manera en que estas relaciones de ve-
locidad y de lentitud se realizan segtn las circunstancias, o
se satisfacen estos poderes de ser afectados. Ya que siem-
pre quedan afectados, aunque de manera muy diferente, se-
guin que los afectos presentes amenacen la cosa (disminu-
yan su potencia, la frenen, la reduzcan al minimo), o la
aseguren, la aceleren y la aumenten: éveneno o alimento?
Con toda su complejidad, naturalmente, puesto que un ve-
neno puede servir de alimento para una parte de la cosa
considerada. En fin, la etologia estudia las composiciones
de relaciones o de poderes de cosas diferentes. Lo cual
constituye un aspecto mas que se distingue de los prece-
dentes. Pues antes se trataba tan sélo de saber cémo una
cosa considerada puede descomponer otras distintas dén-
doles una relacién que se avenga a una de las propias, o,
por el contrario, cémo corre el peligro de ser descompuesta
por otras cosas distintas. Pero, ahora, se trata de saber si
las relaciones (¢y cudles?) pueden componerse directamen-
te para formar una nueva relacién mds «extensa», o si los
poderes pueden componerse directamente para constituir
un poder, una potencia més «intensa». No se trata ya de

153



utilizaciones o capturas, sino de sociabilidades y comu-
nidades. ¢Cémo se componen los individuos para formar
un individuo superior, al infinito? ¢{Cémo puede un ser
atraer a otro a su mundo, aun conserviandole o respetando
sus propios mundos y sus propias relaciones? Y, por ejem-
plo, en lo que a esto se refiere, {cudles son los diferentes
tipos de sociabilidad? ¢Cuadl es la diferencia entre la socie-
dad de los hombres y la comunidad de los seres raciona-
les?... No se trata ahora de una relacién punto-contrapun-
to, o de la seleccién de un mundo, sino de una sinfonia
de la Naturaleza, de la constitucién de un mundo cada vez
mdis extenso e intenso. ¢En qué orden y cdmo componer
las potencias, las velocidades y las lentitudes?

Plan de composicién musical, plan de la Naturaleza,
en cuanto que ésta es el Individuo més intenso y més am-
plio, Individuo cuyas partes varian de infinitas maneras.
Uexkiill, uno de los principales fundadores de la etologia,
es spinozista cuando define primero las lineas meléddicas
o las relaciones de contrapunto que corresponden a cada
cosa y cuando, luego, describe una sinfonia como unidad
superior inmanente que toma amplitud («composicién na-
tural»). Es en la Etica entera donde interviene esta com-
posiciéon musical que la constituye como un solo y mis-
mo Individuo, cuyas relaciones de velocidad y lentitud
varfan incesante, sucesiva y simultineamente. Sucesiva-
mente, porque ya hemos visto cémo las diversas partes de
la Etica estin afectadas por velocidades relativas variables,
hasta la velocidad absoluta del pensamiento en el tercer
tipo de conocimiento. Y simultineamente, en la medida
en que las proposiciones y los escolios no llevan el mismo
paso y componen dos movimientos que se entrecruzan.
La Etica, composicién cuyas partes todas son arrastradas
por la mayor velocidad y en el mas amplio movimiento.
En una pagina bellisima, Lagneau hablaba de estas veloci-
dades, de esta amplitud, por las que comparaba a la Etica
con una musica, «rapidez del pensamiento» fulgurante,
«potencia en profunda extensién», «capacidad para perci-

154



bir en un unico acto la relacién del mayor nimero posi-
ble de pensamientos».*

En resumen: si somos spinozistas no definiremos algo
ni por su forma ni por sus 6rganos y funciones, ni como
substancia o sujeto. Empleando términos de la Edad Me-
dia, o también de la geografia, lo definiremos por longitud
y latitud. Un cuerpo puede ser cualquier cosa, un animal,
un cuerpo sonoro, un alma o una idea, un corpus lin-
giifstico, un cuerpo social, una colectividad. Llamamos
longitud de un cuerpo cualquiera al conjunto de relacio-
nes de velocidad y de lentitud, de reposo y de movimiento
entre particulas que lo componen desde este punto de vis-
ta, es decir, entre elementos no formados.> Llamamos latitud
al conjunto de los afectos que satisfacen un cuerpo en
cada momento, esto es, los estados intensivos de una fxer-
za andnima (fuerza de existir, poder de afeccién). De este
modo, establecemos la cartografia de un cuerpo. El con-
junto de las longitudes y las latitudes constituye la Natu-
raleza, el plan de inmanencia o de consistencia siempre
variable, incesantemente revisado, compuesto, recompues-
to por los individuos y las colectividades.

Hay dos concepciones por completo opuestas de la pa-
labra «plan», o de la idea de plan, aunque estas dos con-
cepciones se mezclen y pasemos de una a otra insensible-
mente. Se llama plan teoldgico a toda organizacién que
procede de arriba y que se refiere a una trascendencia, aun-

4. Jules Lagneau, Célebres legons et fragments, 2.* ed., P.U.F, 1964,
pags. 67-68. Este texto de Lagneau forma parte de los grandes textos so-
bre Spinoza. Igualmente Romain Rolland habla de la velocidad de pen-
samiento y el orden musical en Spinoza. Empédocle dAgrigente, suivi de
PEclair de Spinoza, Ed. du Sablier, 1931. En efecto, el tema de una ve-
locidad de pensamiento mayor que cualquier velocidad dada puede en-
contrarse en Empédocles, Demdcrito o Epicuro.

5. Cf. lo que Spinoza llama los «cuerpos més simples». No tienen
ni niimero ni forma o figura, pero son infinitamente pequefios y pro-
ceden siempre por infinidades. Sélo poseen forma los cuerpos com-
puestos, a los que los cuerpos simples pertenecen conforme a tal o cual
relacién.

155



que esté oculta: designio en el espiritu de un Dios, pero
también evolucién en las supuestas profundidades de la
Naturaleza, o incluso organizacién de poder de una socie-
dad. Tal plan puede ser estructural o genético, o ambos a
la vez; concierne siempre a las formas y a sus desarrollos,
a los sujetos y sus formaciones. Desarrollo de formas y for-
macién de sujetos: éste es el rasgo esencial de este primer
tipo de plan. Se trata, pues, de un plan de organizacién y
de desarrollo. Por eso serd siempre, digase lo que se diga,
un plan de trascendencia que dirige tanto formas como su-
jetos y que permanece oculto, que nunca esti dado, que
sélo puede adivinarse, inducirse, inferirse a partir de lo
dado por él. Dispone en efecto de una dimensién de mis,
implica siempre una dimensién suplementaria a las di-
mensiones de lo dado.

Por el contrario, un plan de inmanencia no dispone de
dimensién suplementaria alguna: el proceso de composi-
ci6én debe captarse por si mismo, a través de lo que da, en
sus datos. Es un plan de composicién, no de organizacién
ni de desarrollo. Tal vez los colores indiquen el primer
plan, mientras que la musica, los silencios y los sonidos
pertenecen a éste otro. Ya no hay forma, sino tan sélo re-
laciones de velocidad entre particulas infimas de una ma-
teria no formada. Ya no hay sujeto, sino tan sélo estados
afectivos individuales de la fuerza anénima. Aqui, el plan
s6lo retiene movimientos y reposos, cargas dindmicas afec-
tivas; se percibird el plan con lo que el plan nos hace per-
cibir, y progresivamente. No vivimos ni pensamos ni es-
cribimos de la misma manera sobre uno y otro plan. Por
ejemplo, Goethe, o incluso Hegel, bajo determinados as-
pectos, han podido pasar por spinozistas. Pero-no lo son
realmente, porque siguieron vinculando el plan a la orga-
nizacién de una Forma y a la formacién de un Sujeto. Los
spinozistas son mas bien Holderlin, Kleist, Nietzsche, por-
que piensan en términos de velocidades y de lentitudes, ca-
tatonias petrificadas y movimientos acelerados, elementos
no formados, afectos no subjetivados.

156



Escritores y poetas, musicos y cineastas, pintores tam-
bién, y hasta lectores ocasionales pueden descubrirse spi-
nozistas mas ficilmente que los filésofos de profesién. Se
trata de la concepcidn practica del «plan». No es que uno
sea spinozista sin saberlo; se trata més bien de un curioso
privilegio de Spinoza, de algo que sélo él parece haber con-
seguido. Es un filésofo que dispone de un aparato con-
ceptual extraordinario, extremadamente trabajado, sistema-
tico y cientifico, y no obstante es hasta el mis alto punto
objeto de un encuentro inmediato y sin preparacién, de
modo que un no-filésofo, o incluso un hombre completa-
mente inculto, puede recibir de él una repentina ilumina-
cion, un flash. Es como si uno se descubriera spinozista,
llegara al medio de Spinoza, fuera aspirado, arrastrado al
sistema o la composiciéon. Cuando Nietzsche escribe «Es-
toy asombrado, encantado... casi no conocia a Spinoza; si
acabo de experimentar su necesidad es por efecto de un
acto instintivo..»,* no habla solamente en cuanto filésofo,
tal vez sobre todo no en cuanto fildsofo. Un historiador
de la filosofia tan riguroso como Victor Delbos qued6 im-
presionado por este rasgo:’ el doble papel de Spinoza, si-
multineamente como modelo exterior muy elaborado y
como impulso secreto interno; la doble lectura de Spino-
za, lectura sistemdtica que persigue la idea de conjunto y
la unidad de las partes, pero también lectura afectiva que
ignora el conjunto, pero que arrebata o desmonta, mueve
o aquieta, agita o calma conforme a la velocidad de tal o
cual parte. ¢Quién es spinozista? A veces, ciertamente, el
que trabaja «sobre» Spinoza, sobre los conceptos de Spi-
noza, siempre que lo haga sin escatimar el reconocimien-
to y la admiracién. Pero también el que, sin ser filésofo,
recibe de Spinoza un afecto, un conjunto de afectos, una

6. Cf. Nietzsche, carta a Overbeck, 30 de julio de 1881.

7. Delbos, Le probléme moral dans la philosophie de Spinoza et dans
Uhistoire du spinozisme, Alcan. Es un libro de mucha mis importancia que
el libro cldsico del mismo autor, Le spinozisme, Vrin.

157



determinacién cinética, un impulso, el que hace de Spi-
noza un encuentro amoroso. El caricter unico de Spinoza
consiste en que él, el més filésofo de los filésofos (contra-
riamente al mismo SOcrates, quien s6lo siente necesidad de
la filosofia...), ensefia al filésofo a prescindir de la filosofia.
Y es en el libro V, que no resulta en absoluto el més difi-
cil, aunque si es el mis ripido, donde ambos se retnen, el
fil6sofo y el no-filésofo, como en un solo y mismo ser. Por
eso, iqué extraordinaria composicién la de este libro V!,
icomo se enlazan en él el concepto y el afecto! iY cémo se
prepara este abrazo, cémo lo hacen necesario movimientos
celestes, movimientos subterrineos que componen a la par
los libros precedentes!

Muchos comentadores amaban tanto a Spinoza como
para invocar un viento al hablar de él. Y, en efecto, sélo
al viento puede compararse. Pero ése trata del gran viento
del que habla Delbos en cuanto filésofo? ¢O bien del vien-
to-rifaga, del viento de hechiceria de que habla «el hom-
bre de Kiev», no-filésofo por excelencia, pobre judio que
comprara la Etica por un kopek y no captara el conjunto?
Ambos, puesto que la Etica comprende a la vez el conjunto
continuo de las proposiciones, las demostraciones y coro-
larios, como movimiento grandioso de los conceptos, y el
encadenamiento discontinuo de los escolios como un arre-
bato de afectos e impulsos, una serie de rifagas. El libro V
es la unidad extensiva extrema, pero porque constituye
también la punta intensiva mds condensada: ya no hay di-
ferencia alguna entre el concepto y la vida. Pero también
en lo que le precede encontramos la composicién y el en-
tretejido de los dos componentes, lo que Romain Rolland
llamaba «el sol blanco de la substancia» y «las palabras de
fuego de Spinoza».

8. Cf. el texto de Malamud reproducido a modo de epigrafe a este
libro.

158






NOTA FINAL

Le recordamos que este libro ha sido
prestado gratuitamente para uso
exclusivamente educacional bajo condicién
de ser destruido una vez leido. Si es aao

destrdyalo en forma inmediata. é\
SGmese como voluntario o d?}e y
promueva este proyecto en s % unidad
para que otras personas qu oknen acceso
a bibliotecas se vean ladas al igual

que usted.

N
2

‘Q’ara otras publicaciones visite:
www. lecturasinegoismo.com
%0 Facebook: Lectura sin Egoismo
Twitter: @LectSinEgo
0 en su defecto escribanos a:
lecturasinegoismo@gmail.com
Referencia: 3409

A

sin egoismo



Baruch de Spinoza naci6 en 1632 en el barrio
judio de Amsterdam, en el seno de una fami-
lia hébrea de origen portugués o, tal vez, espa-
fiol. Excomulgado y expulsado de la sinago-
ga en 1656, el filésofo residird a lo largo de
su vida en diferentes ciudades holandesas, se
ganard el sustento con el pulimento de len-
tes y llevard hasta su muerte en 1677 una
existencia solitaria, frugal, modesta y enfer-
miza, pero, seglin cuentan sus bidgrafos, ale-
gre y siempre atenta al.espectdculo del mun-
do. Sus libros no son muy numerosos y casi
todos aparecieron péstumamente. No obs-
tante, en ellos culminé el racionalismo filo-
séfico de su siglo y dio cima a una imagen
del hombre y del mundo que se mide con la
eternidad.

Gilles Deleuze nos ofrece en estas paginas un
clarividente esbozo biogrifico, un dicciona-
rio que recoge los principales conceptos de
su filosoffa, un comentario a la naturaleza del
mal segiin Spinoza y, en definitiva,






